
  
U

ff
ic

io
 L

it
u

rg
ic

o
 d

el
la

 D
io

ce
si

 d
i S

a
n

 M
a

ri
n

o
-M

o
n

te
fe

lt
ro

 

4 
ge

nn
a

io
 2

0
26

 

II
 d

o
m

e
n

ic
a

 d
o

p
o

 N
a

ta
le

 
 

Es
tr

at
to

 d
el

 S
u

ss
id

io
 C

EI
 p

er
 il

 T
e

m
p

o
 d

i N
at

al
e 

      

 

 

 

«CI HA 

GRATIFICATI  

NEL FIGLIO 

AMATO» 
 

 

“… per una profonda  

conoscenza di lui” 



L'ARTE DEL CELEBRARE 

 

Il clima della celebrazione 

La liturgia della seconda domenica dopo Natale ripropone e appro-

fondisce alcuni temi della figura di Gesù che viene nel mondo.  

Cristo è la Sapienza che proclama la gloria di Dio (I lettura), la Parola di 

Dio che corre per il mondo (Salmo), mediatore di ogni benedizione e della 

vocazione che proviene dal Padre (II lettura), il Verbo di Dio venuto nel 

mondo (Vangelo), la luce dei credenti che riempie il mondo intero della 

Gloria di Dio (Colletta), la via della verità che promette la vita eterna (Sulle 

offerte). 
 

Monizione iniziale   

Prima dell’inizio della liturgia, un lettore potrebbe offrire – non dall’ambone –  

una monizione d’inizio, con queste o simili parole:  

 

Ogni domenica è la celebrazione della Pasqua di Cristo, vera luce che 

viene nel mondo per proclamare la Parola di Dio e far risplendere la sua 

Gloria nella creazione e nella vita di ogni uomo e donna.  

Rispondendo alla chiamata del Signore che ci convoca attorno al suo 

altare, accogliamo il suo Verbo nella nostra comunità e nel nostro 

spirito. [Iniziamo la nostra celebrazione con il canto]. 

 

Saluto 

Si suggerisce l’uso della seguente formula: La grazia del Signore nostro, 

l’amore di Dio Padre e la comunione dello Spirito siano con tutti voi. 

 

Atto penitenziale 

Si consiglia di utilizzare il terzo formulario con le seguenti invocazioni 

cantate:  

• Signore, re della pace, Kýrie, eléison.  



• Cristo, luce nelle tenebre, Christe, eléison.  

• Signore, immagine dell’uomo nuovo, Kýrie, eléison. 

 

Colletta 

Si raccomanda l’utilizzo della colletta principale Dio onnipotente ed 

eterno per la citazione della luce, elemento tipico del Tempo di Natale. 

 

Liturgia della Parola 

E’ bene cantare il salmo responsoriale, l’Alleluia e il versetto al Vangelo.  

 

Prefazio 

Si propone il prefazio di Natale I. Richiamando il tema della luce, si lega 

in modo armonico alla Colletta e al Vangelo. 

 

Preghiera eucaristica 

Si consiglia la Preghiera Eucaristica III. 

 

Antifona di comunione 

In appendice è disponibile un approfondimento dell’antifona di questa 

domenica. 

 

Avvisi 

Negli avvisi è bene ricordare l’ordinazione diaconale di Michele 

Colombini che avverrà nel pomeriggio dell’Epifania a Dogana. 

 

Benedizione solenne 

È opportuno utilizzare la benedizione solenne del Tempo di Natale. (MR 

p.456).  

 

 



L'ARTE DEL PREDICARE 

 

Prima lettura: «Nell’assemblea dei santi ho preso dimora» (Sir 24,1-2.8-

12, NV 24,1-4.12-16) 

Tutti i testi (antifone, orazioni, letture bibliche) della Messa di questa 

domenica sono permeati da un clima di profonda gioia e da un’atmo-

sfera di intensa luce soprannaturale: è importante che tutta l’assemblea 

colga la raffinatezza della scelta liturgica di tali testi, per apprezzarne e 

riviverne concretamente le vibrazioni spirituali, evitando di dissiparne 

l’intrinseca forza. Si tratta di testi nei quali risuona davvero, da una 

pagina all’altra del messale e del lezionario, il canto cosmico alla gloria 

di Dio che si manifesta sfolgorante nell’evento dell’Incarnazione. Se ogni 

cristiano si lasciasse trasportare senza inibizioni dall’afflato spirituale di 

questi testi, vi troverebbe senz’altro un appagamento “incarnato” e non 

di evasione mentale a tutti i propri aneliti di trascendenza, che a volte 

persino i battezzati stessi ritengono di dover cercare in tecniche medita-

tive di matrice non cristiana. Un esempio davvero emblematico è quello 

della prima lettura di oggi: un meraviglioso inno alla gloria della Sapien-

za divina, contenuto nel libro del Siracide, testo sapienziale dell’Antico 

Testamento che abbiamo già incontrato nella festa della Santa Famiglia. 

Se la Sapienza è un attributo dell’unico vero Dio, che si è manifestata in 

modo più evidente nell’opera della creazione dell’universo, con il suo 

progetto così grandioso, con le sue armonie e le sue architetture così 

perfette, essa è anche un dono divino agli uomini, ad essi in parte 

accessibile, comprensibile e comunicabile. Dio infatti, nella sua immen-

sa benignità, ha voluto che gli abissi misteriosi e imperscrutabili della 

propria Sapienza fossero parzialmente svelati al cuore del credente che 

lo cerca con sincerità e fede. Ma l’elemento più sorprendente del pro-

getto del Creatore è la sua imprevedibile volontà di mettere ancor più 

saldamente in contatto la propria Sapienza con la vita degli uomini, 



mediante il suo invio a discendere in terra: è la svolta dell’Incarnazione. 

In questo brano, la Sapienza è personificata in modo così evidente da 

costituire una tappa notevolmente avanzata delle intuizioni trinitarie 

riconoscibili nell’Antico Testamento. Essa, nel contesto di un’assemblea 

celeste popolata da schiere angeliche, dialoga col «Creatore dell’univer-

so» (Sir 24,8), «l’Altissimo» (Sir 24,2), parlandogli faccia a faccia, e presenta 

se stessa come esistente «prima dei secoli, fin dal principio» (Sir 24,9), 

generata da Dio stesso ed eternamente immortale. Si inizia a delineare 

in questi versetti il profilo del Figlio di Dio, Sapienza del Padre, suo Logos 

eterno, che viene inviato a incarnarsi per condividere le sorti dell’uma-

nità. Il Creatore invita la Sapienza a fissare «la tenda in Giacobbe» (Sir 

24,8), una «tenda santa davanti a Lui» (Sir 24,10). Così, ella scende ad 

abitare dalla celeste «assemblea dell’Altissimo» (Sir 24,2) a una speculare 

«assemblea dei santi» (Sir 24,12), geograficamente ben individuabile in 

Israele, a Gerusalemme, «città che Egli ama» (Sir 24,11): l’Incarnazione 

avviene infatti secondo una precisa scelta divina di ambientazione stori-

ca, con le sue coordinate temporali e spaziali, che la rende evento singo-

lare, sperimentabile dalla comunità degli uomini, da commemorare in 

modo perenne.  

Seconda lettura: «Santi e immacolati di fronte a lui nella carità»  (Ef 1,3-

6.15-18) 

Dopo l’inno sapienziale della prima lettura, la Liturgia della Parola di oggi 

inserisce un’altra pagina carica di lirismo: nella seconda lettura ascoltia-

mo infatti una strofa dell’inno cristologico che apre la lettera paolina ai 

cristiani di Efeso.  Insieme a quella ai Filippesi e quella ai Colossesi, 

questa epistola appartiene al gruppo delle cosiddette “lettere dalla 

prigionia”, che fanno riferimento all’esperienza dell’apostolo costretto 

in catene, a causa la sua attività di predicatore del Vangelo di Cristo, e 

che in tutti e tre i casi contengono appunto un inno dedicato al 

Salvatore. La bellezza di questo inno si sprigiona soprattutto nel suo 



mettere in evidenza l’elevatissima dignità alla quale siamo chiamati da 

Dio per mezzo del suo Figlio: la sua Incarnazione, e poi la Redenzione 

compiuta col salvifico Mistero Pasquale, hanno inaugurato per gli 

uomini la possibilità di un rapporto con Dio totalmente inedito nella 

storia umana e impensabile per qualsiasi religione del mondo.  In Cristo 

gli uomini sono eletti infatti a stringere un legame col Creatore più 

intimo di qualunque altra dipendenza creaturale: essi divengono «figli 

adottivi» (Ef 1,5) di Dio, figli nel Figlio, «partecipi della natura divina» (2Pt 

1,4), «concorporei e consanguinei» di Cristo, come affermava San Cirillo 

di Gerusalemme. Si tratta di un livello di profondità non soltanto mistica 

ma globalmente esistenziale, che nessun atteggiamento religioso uma-

no avrebbe mai potuto immaginare autonomamente: una vera e propria 

figliolanza divina. Questo è lo stupendo «disegno d’amore della sua 

volontà» (Ef 1,6): come nella prima lettura la Sapienza divina dichiarava 

la propria preesistenza eterna, la teologia paolina si spinge a parlare per 

noi di una “predestinazione” in virtù della quale siamo stati pensati da 

Dio «prima della creazione del mondo», quasi riflessi anticipatamente 

nel volto del Figlio suo.  Tale elezione comporta però la definizione di un 

connotato autentico per verificare i «predestinati a essere conformi 

all’immagine del Figlio suo, perché egli sia il primogenito tra molti 

fratelli» (Rm 8,29): il Padre ci ha scelti mediante Gesù Cristo, infatti, 

specificamente «per essere santi e immacolati di fronte a lui nella 

carità» (Ef 1,4). L’amore, la santità nella carità, è e sarà sempre il segno 

inconfondibile della reale somiglianza col Figlio di Dio, e della vita da veri 

figli in Lui. La seconda lettura termina con la confidenza proveniente dal 

cuore di Paolo: il contenuto di una sua preghiera cordiale elevata al 

«Padre della gloria» (Ef 1,17), affinché conceda a tutti «uno spirito di 

sapienza e di rivelazione per una profonda conoscenza di Lui» (Ef 1,17) e 

ci illumini per comprendere a quale speranza ci ha chiamati (Ef 1,18) 

grazie alla fede in Cristo Gesù: un prezioso «tesoro di gloria» (Ef 1,18).  



Vangelo: «Venne fra i suoi» (Gv 1,1-18)  

In questa domenica, ormai vicina alla conclusione del tempo natalizio, 

la Liturgia della Parola ripropone il Vangelo del giorno di Natale, per 

verificarne l’avvenuta assimilazione nel cuore del popolo di Dio durante 

questi giorni vissuti nella gioiosa celebrazione del mistero dell’Incarna-

zione: il Prologo del Vangelo secondo Giovanni ingloba e abbraccia tutto 

il percorso spirituale compiuto nel Tempo di Natale, descrivendo la 

realizzazione delle attese dell’Avvento e coronando le speranze del 

mondo nella venuta del Messia.  La costruzione narrativa del Prologo 

gioca su un’alternanza e un accostamento per contrasto di due forze: la 

luce e le tenebre («la luce splende nelle tenebre e le tenebre non l’hanno 

vinta», Gv 1,5).  Dopo aver richiamato l’attenzione sulla grande opera 

divina della creazione (cfr. Gv 1,3.10), la cui attività iniziale è stata proprio 

la distinzione della luce dalle tenebre (cfr. Gen 1,2-5), il Prologo contempla 

la venuta del Figlio di Dio nel mondo. Una nota drammatica inserisce un 

motivo di tensione nella maestosità generale del discorso: il tema del 

mancato riconoscimento e della conseguente mancata accoglienza di 

Cristo da parte del suo popolo. Nonostante infatti la natura stessa del 

Verbo sprigioni intrinsecamente uno splendore veramente a vantaggio 

e a servizio dell’umanità («In lui era la vita e la vita era la luce degli 

uomini», Gv 1,4), la libertà umana, offuscata dall’ombra di tenebre che 

tentano di coprire la verità come un velo, può esercitare la facoltà di 

rifiutare la vita stessa. Non si tratta soltanto di una incomunicabilità tra 

le profondità abissali della verità divina e i limiti naturali delle capacità 

di comprensione tipici della mente umana («Era nel mondo e il mondo è 

stato fatto per mezzo di lui; eppure il mondo non lo ha riconosciuto», Gv 

1,10), che l’apostolo Paolo giudicherà in ogni caso ingiustificabili e 

inescusabili, per l’evidenza di alcune prove conoscibili di Dio (cfr. Rm 1,19-

23). Si tratta di una ancor più dolorosa impermeabilità alla visita divina 

compiuta dal Figlio incarnato, che a molti preclude la fede in Lui, perché 



non riconoscono la sua vicinanza a noi e la nostra appartenenza a Lui: 

«Venne fra i suoi, e i suoi non lo hanno accolto» (Gv 1,11). La componente 

della luce divina che sorge vittoriosa sul buio, simbolo del male, è tipica 

delle celebrazioni natalizie: persino la loro collocazione nel calendario 

liturgico, così prossima al solstizio d’inverno, contribuisce a favorire una 

sensazione integrale di questo aspetto. Il Natale viene così teologica-

mente interpretato come una luminosa emanazione universale degli 

effetti dell’Incarnazione: «Veniva nel mondo la luce vera, quella che 

illumina ogni uomo» (Gv 1,9).  In questa domenica posta tra l’Ottava di 

Natale e la festa del Battesimo di Gesù, questa pagina del Vangelo 

assume anche una colorazione specifica, introducendo utilmente il 

lettore anche alla presentazione della figura del precursore di Cristo, 

Giovanni il Battista: «Venne un uomo mandato da Dio: il suo nome era 

Giovanni» (Gv 1,6).  Veniamo così gradualmente accompagnati dalla 

meditazione della Natività e dell’Infanzia del Signore fino alla sua 

Epifania da adulto, che inaugurerà la sua attività pubblica appunto a 

partire dall’evento emblematico del Battesimo ricevuto da Giovanni. 

Nel Prologo del Quarto Vangelo, anche il profilo del Battista viene trac-

ciato per mezzo della dicotomia fra la luce e le tenebre, e il suo ruolo 

interpretato come quello di un testimone luminoso che riflette una luce 

di cui, beninteso, egli non è la fonte: «Egli venne come testimone per 

dare testimonianza alla luce, perché tutti credessero per mezzo di lui. 

Non era lui la luce, ma doveva dare testimonianza alla luce» (Gv 1,7-8).  La 

funzione del Battista, del tutto singolare eppur sempre relativa e 

subordinata a quella di Cristo, viene ancora meglio definita qualche 

versetto dopo, ricorrendo a un presente storico che sancisce la defini-

tività di quanto affermato: «Giovanni gli dà testimonianza e proclama: 

“Era di lui che io dissi: Colui che viene dopo di me è avanti a me, perché 

era prima di me» (Gv 1,15). 

 



Appendice 

L’Antifona di comunione 
 

Il testo 

La liturgia di questa domenica, nel Graduale Romano, non ha un 

communio proprio, ma si viene rimandati a quello della XXIX domenica 

del Tempo Ordinario. Il testo è desunto dal Salmo 8: 

 

O Signore, Signore nostro, 

quanto è mirabile il tuo nome su tutta la terra! 

 

La traduzione latina ricalca fedelmente sia il greco dei LXX che l’ebraico: 

siamo dinanzi ad una lode cosmica al creatore. Lo stupore per la bellezza 

del Creato, opera delle dita di Dio (cfr. Sal 8,4.7), apre la bocca dell’oran-

te, che esprime tutta la sua meraviglia di fronte alla beltà e alla bontà 

dell’universo.  

L’uomo, creatura eletta da Dio, viene riconosciuto in tutta la sua dignità, 

immagine e somiglianza (cfr. Gn 1,26) del Creatore: «Davvero l’hai fatto 

poco meno di un dio, di gloria e di onore lo hai coronato» (Sal 8,6).  

Tutti gli esseri viventi, soggetti al dominio dell’uomo, innalzano il loro canto 

a Dio, in un corale inno di lode e ringraziamento per la magnificenza del 

Creatore. 

 

Interpretazione cristologica 

La tradizione cristiana ha voluto riconoscere in Gesù Cristo non solo il 

Verbo di Dio disceso dal cielo, ma anche l’archetipo rinnovato dell’Uomo: 

è lui il nuovo Adamo, colui che offre la vera immagine dell’umanità creata 

sulla somiglianza di Dio.  

L’umanità, così rinnovata e ristabilita nella sua dignità perduta, si unisce 

al suo capo e all’intero cosmo nella lode del Padre. Ravvisiamo, dunque, 

in questo piccolo versetto di lode e nel contesto dell’intero salmo, la 

meditazione della redenzione dell’intera umanità, resa possibile 

nell’incarnazione del Verbo eterno: è solo assumendo la carne mortale e 



facendosi completamente uomo che Dio può conferire di nuovo all’uomo 

la sua dignità primigenia.  

Se nel Primo Testamento, ovviamente, l’invocazione è rivolta al Padre, che 

è Signore dell’universo, nella interpretazione cristiana il kyrios (il Dominus) 

è riferibile anche al Signore Gesù risorto: pregustiamo, quindi, in questo 

testo, anche una prolessi pasquale della gloria che aspetta anche noi, sue 

membra, nel Regno della vita eterna. 

 


