“... per una profonda

conoscenza di lui”



Il clima della celebrazione

La liturgia della seconda domenica dopo Natale ripropone e appro-
fondisce alcuni temi della figura di Gesu che viene nel mondo.

Cristo e la Sapienza che proclama la gloria di Dio (I lettura), la Parola di
Dio che corre per il mondo (Salmo), mediatore di ogni benedizione e della
vocazione che proviene dal Padre (Il lettura), il Verbo di Dio venuto nel
mondo (Vangelo), la luce dei credenti che riempie il mondo intero della

Gloria di Dio (Colletta), la via della verita che promette la vita eterna (Sulle
offerte).

Monizione iniziale
Prima dell’inizio della liturgia, un lettore potrebbe offrire — non dall’ambone —
una monizione d’inizio, con queste o simili parole:

Ogni domenica € la celebrazione della Pasqua di Cristo, vera luce che
viene nel mondo per proclamare la Parola di Dio e far risplendere la sua
Gloria nella creazione e nella vita di ogni uomo e donna.

Rispondendo alla chiamata del Signore che ci convoca attorno al suo
altare, accogliamo il suo Verbo nella nostra comunita e nel nostro
spirito. [Iniziamo la nostra celebrazione con il canto].

Saluto
Si suggerisce I'uso della seguente formula: La grazia del Signore nostro,
I’'amore di Dio Padre e la comunione dello Spirito siano con tutti voi.

Atto penitenziale
Si consiglia di utilizzare il terzo formulario con le seguenti invocazioni
cantate:

e Signore, re della pace, Kyrie, eléison.



e (Cristo, luce nelle tenebre, Christe, eléison.
e Signore, immagine dell’'uomo nuovo, Kyrie, eléison.

Colletta
Si raccomanda l'utilizzo della colletta principale Dio onnipotente ed
eterno per la citazione della luce, elemento tipico del Tempo di Natale.

Liturgia della Parola
E’ bene cantare il salmo responsoriale, I’Alleluia e il versetto al Vangelo.

Prefazio
Si propone il prefazio di Natale I. Richiamando il tema della luce, si lega
in modo armonico alla Colletta e al Vangelo.

Preghiera eucaristica
Si consiglia la Preghiera Eucaristica Ill.

Antifona di comunione
In appendice & disponibile un approfondimento dell’antifona di questa
domenica.

Avvisi
Negli avvisi & bene ricordare l|'ordinazione diaconale di Michele
Colombini che avverra nel pomeriggio dell’Epifania a Dogana.

Benedizione solenne

E opportuno utilizzare la benedizione solenne del Tempo di Natale. (MR
p.456).



Prima lettura: «Nell’assemblea dei santi ho preso dimora» (Sir 24,1-2.8-
12, NV 24,1-4.12-16)

Tutti i testi (antifone, orazioni, letture bibliche) della Messa di questa
domenica sono permeati da un clima di profonda gioia e da un’atmo-
sfera diintensa luce soprannaturale: € importante che tutta I'assemblea
colga la raffinatezza della scelta liturgica di tali testi, per apprezzarne e
riviverne concretamente le vibrazioni spirituali, evitando di dissiparne
I'intrinseca forza. Si tratta di testi nei quali risuona davvero, da una
pagina all’altra del messale e del lezionario, il canto cosmico alla gloria
di Dio che si manifesta sfolgorante nell’evento dell’Incarnazione. Se ogni
cristiano si lasciasse trasportare senza inibizioni dall’afflato spirituale di
guesti testi, vi troverebbe senz’altro un appagamento “incarnato” e non
di evasione mentale a tutti i propri aneliti di trascendenza, che a volte
persino i battezzati stessi ritengono di dover cercare in tecniche medita-
tive di matrice non cristiana. Un esempio davvero emblematico & quello
della prima lettura di oggi: un meraviglioso inno alla gloria della Sapien-
za divina, contenuto nel libro del Siracide, testo sapienziale dell’Antico
Testamento che abbiamo gia incontrato nella festa della Santa Famiglia.
Se la Sapienza & un attributo dell’'unico vero Dio, che si &€ manifestata in
modo piu evidente nell’'opera della creazione dell’'universo, con il suo
progetto cosi grandioso, con le sue armonie e le sue architetture cosi
perfette, essa € anche un dono divino agli uomini, ad essi in parte
accessibile, comprensibile e comunicabile. Dio infatti, nella sua immen-
sa benignita, ha voluto che gli abissi misteriosi e imperscrutabili della
propria Sapienza fossero parzialmente svelati al cuore del credente che
lo cerca con sincerita e fede. Ma I'elemento piu sorprendente del pro-
getto del Creatore ¢ la sua imprevedibile volonta di mettere ancor pil
saldamente in contatto la propria Sapienza con la vita degli uomini,



mediante il suo invio a discendere in terra: € la svolta dell’Incarnazione.
In questo brano, la Sapienza & personificata in modo cosi evidente da
costituire una tappa notevolmente avanzata delle intuizioni trinitarie
riconoscibili nell’Antico Testamento. Essa, nel contesto di un’assemblea
celeste popolata da schiere angeliche, dialoga col «Creatore dell’univer-
so» (Sir 24,8), «I’Altissimo» (Sir 24,2), parlandogli faccia a faccia, e presenta
se stessa come esistente «prima dei secoli, fin dal principio» (Sir 24,9),
generata da Dio stesso ed eternamente immortale. Si inizia a delineare
in questi versetti il profilo del Figlio di Dio, Sapienza del Padre, suo Logos
eterno, che viene inviato a incarnarsi per condividere le sorti dell’'uma-
nita. Il Creatore invita la Sapienza a fissare «la tenda in Giacobbe» (Sir
24,8), una «tenda santa davanti a Lui» (Sir 24,10). Cosl, ella scende ad
abitare dalla celeste «assemblea dell’Altissimo» (Sir 24,2) a una speculare
«assemblea dei santi» (Sir 24,12), geograficamente ben individuabile in
Israele, a Gerusalemme, «citta che Egli ama» (Sir 24,11): I'Incarnazione
avviene infatti secondo una precisa scelta divina di ambientazione stori-
ca, con le sue coordinate temporali e spaziali, che la rende evento singo-
lare, sperimentabile dalla comunita degli uomini, da commemorare in
modo perenne.

Seconda lettura: «Santi e immacolati di fronte a lui nella carita» (Ef 1,3-
6.15-18)

Dopo I'inno sapienziale della prima lettura, la Liturgia della Parola di oggi
inserisce un’altra pagina carica di lirismo: nella seconda lettura ascoltia-
mo infatti una strofa dell’inno cristologico che apre la lettera paolina ai
cristiani di Efeso. Insieme a quella ai Filippesi e quella ai Colossesi,
guesta epistola appartiene al gruppo delle cosiddette “lettere dalla
prigionia”, che fanno riferimento all’esperienza dell’apostolo costretto
in catene, a causa la sua attivita di predicatore del Vangelo di Cristo, e
che in tutti e tre i casi contengono appunto un inno dedicato al
Salvatore. La bellezza di questo inno si sprigiona soprattutto nel suo



mettere in evidenza |’elevatissima dignita alla quale siamo chiamati da
Dio per mezzo del suo Figlio: la sua Incarnazione, e poi la Redenzione
compiuta col salvifico Mistero Pasquale, hanno inaugurato per gli
uomini la possibilita di un rapporto con Dio totalmente inedito nella
storia umana e impensabile per qualsiasi religione del mondo. In Cristo
gli uomini sono eletti infatti a stringere un legame col Creatore piu
intimo di qualunque altra dipendenza creaturale: essi divengono «figli
adottivi» (Ef 1,5) di Dio, figli nel Figlio, «partecipi della natura divina» (2pt
1,4), «concorporei e consanguinei» di Cristo, come affermava San Cirillo
di Gerusalemme. Si tratta di un livello di profondita non soltanto mistica
ma globalmente esistenziale, che nessun atteggiamento religioso uma-
no avrebbe mai potuto immaginare autonomamente: una vera e propria
figliolanza divina. Questo € lo stupendo «disegno d’amore della sua
volonta» (Ef 1,6): come nella prima lettura la Sapienza divina dichiarava
la propria preesistenza eterna, la teologia paolina si spinge a parlare per
noi di una “predestinazione” in virtu della quale siamo stati pensati da
Dio «prima della creazione del mondo», quasi riflessi anticipatamente
nel volto del Figlio suo. Tale elezione comporta pero la definizione di un
connotato autentico per verificare i «predestinati a essere conformi
all'immagine del Figlio suo, perché egli sia il primogenito tra molti
fratelli» (Rm 8,29): il Padre ci ha scelti mediante Gesu Cristo, infatti,
specificamente «per essere santi e immacolati di fronte a lui nella
carita» (Ef 1,4). L'amore, la santita nella carita, € e sara sempre il segno
inconfondibile della reale somiglianza col Figlio di Dio, e della vita da veri
figli in Lui. La seconda lettura termina con la confidenza proveniente dal
cuore di Paolo: il contenuto di una sua preghiera cordiale elevata al
«Padre della gloria» (Ef 1,17), affinché conceda a tutti «uno spirito di
sapienza e di rivelazione per una profonda conoscenza di Lui» (Ef 1,17) e
ci illumini per comprendere a quale speranza ci ha chiamati (Ef 1,18)
grazie alla fede in Cristo Gesu: un prezioso «tesoro di gloria» (Ef 1,18).



Vangelo: «Venne fra i suoi» (Gv 1,1-18)

In questa domenica, ormai vicina alla conclusione del tempo natalizio,
la Liturgia della Parola ripropone il Vangelo del giorno di Natale, per
verificarne I'avvenuta assimilazione nel cuore del popolo di Dio durante
guesti giorni vissuti nella gioiosa celebrazione del mistero dell’lncarna-
zione: il Prologo del Vangelo secondo Giovanni ingloba e abbraccia tutto
il percorso spirituale compiuto nel Tempo di Natale, descrivendo la
realizzazione delle attese dell’Avvento e coronando le speranze del
mondo nella venuta del Messia. La costruzione narrativa del Prologo
gioca su un’alternanza e un accostamento per contrasto di due forze: la
luce e le tenebre («/a luce splende nelle tenebre e le tenebre non I’hanno
vinta», Gv 1,5). Dopo aver richiamato I'attenzione sulla grande opera
divina della creazione (cfr. Gv 1,3.10), la cui attivita iniziale & stata proprio
la distinzione della luce dalle tenebre (cfr. Gen 1,2-5), il Prologo contempla
la venuta del Figlio di Dio nel mondo. Una nota drammatica inserisce un
motivo di tensione nella maestosita generale del discorso: il tema del
mancato riconoscimento e della conseguente mancata accoglienza di
Cristo da parte del suo popolo. Nonostante infatti la natura stessa del
Verbo sprigioni intrinsecamente uno splendore veramente a vantaggio
e a servizio dell’'umanita («/n lui era la vita e la vita era la luce degli
uomini», Gv 1,4), la liberta umana, offuscata dall’ombra di tenebre che
tentano di coprire la verita come un velo, puo esercitare la facolta di
rifiutare la vita stessa. Non si tratta soltanto di una incomunicabilita tra
le profondita abissali della verita divina e i limiti naturali delle capacita
di comprensione tipici della mente umana («Era nel mondo e il mondo é
stato fatto per mezzo di lui; eppure il mondo non lo ha riconosciuto», Gv
1,10), che l'apostolo Paolo giudichera in ogni caso ingiustificabili e
inescusabili, per I'evidenza di alcune prove conoscibili di Dio (cfr. Rm 1,19-
23). Si tratta di una ancor piu dolorosa impermeabilita alla visita divina
compiuta dal Figlio incarnato, che a molti preclude la fede in Lui, perché



non riconoscono la sua vicinanza a noi e la nostra appartenenza a Lui:
«Venne fra i suoi, e i suoi non lo hanno accolto» (Gv 1,11). La componente
della luce divina che sorge vittoriosa sul buio, simbolo del male, & tipica
delle celebrazioni natalizie: persino la loro collocazione nel calendario
liturgico, cosi prossima al solstizio d’inverno, contribuisce a favorire una
sensazione integrale di questo aspetto. Il Natale viene cosi teologica-
mente interpretato come una luminosa emanazione universale degli
effetti dell’Incarnazione: «Veniva nel mondo la luce vera, quella che
illumina ogni uomo» (Gv 1,9). In questa domenica posta tra I'Ottava di
Natale e la festa del Battesimo di Gesu, questa pagina del Vangelo
assume anche una colorazione specifica, introducendo utilmente il
lettore anche alla presentazione della figura del precursore di Cristo,
Giovanni il Battista: «Venne un uomo mandato da Dio: il suo nome era
Giovanni» (Gv 1,6). Veniamo cosi gradualmente accompagnati dalla
meditazione della Nativita e dell’Infanzia del Signore fino alla sua
Epifania da adulto, che inaugurera la sua attivita pubblica appunto a
partire dall’evento emblematico del Battesimo ricevuto da Giovanni.
Nel Prologo del Quarto Vangelo, anche il profilo del Battista viene trac-
ciato per mezzo della dicotomia fra la luce e le tenebre, e il suo ruolo
interpretato come quello di un testimone luminoso che riflette una luce
di cui, beninteso, egli non & la fonte: «Egli venne come testimone per
dare testimonianza alla luce, perché tutti credessero per mezzo di lui.
Non era lui la luce, ma doveva dare testimonianza alla luce» (Gv1,7-8). La
funzione del Battista, del tutto singolare eppur sempre relativa e
subordinata a quella di Cristo, viene ancora meglio definita qualche
versetto dopo, ricorrendo a un presente storico che sancisce la defini-
tivita di quanto affermato: «Giovanni gli da testimonianza e proclama:
“Era di lui che io dissi: Colui che viene dopo di me é avanti a me, perché
era prima di me» (Gv 1,15).



Il testo

La liturgia di questa domenica, nel Graduale Romano, non ha un
communio proprio, ma si viene rimandati a quello della XXIX domenica
del Tempo Ordinario. Il testo & desunto dal Salmo 8:

O Signore, Signore nostro,

quanto € mirabile il tuo nome su tutta la terral

La traduzione latina ricalca fedelmente sia il greco dei LXX che I'ebraico:
siamo dinanzi ad una lode cosmica al creatore. Lo stupore per la bellezza
del Creato, opera delle dita di Dio (cfr. Sal 8,4.7), apre la bocca dell’oran-
te, che esprime tutta la sua meraviglia di fronte alla beltd e alla bonta
dell’universo.

L'uomo, creatura eletta da Dio, viene riconosciuto in tutta la sua dignitd,
immagine e somiglianza (cfr. Gn 1,26) del Creatore: «(Davvero I'hai fatto
poco meno di un dio, di gloria e di onore lo hai coronato) (Sal 8,6).

Tutti gli esseri viventi, soggetti al dominio dell’'vomo, innalzano il loro canto
a Dio, in un corale inno di lode e ringraziamento per la magnificenza del
Creatore.

Interpretazione cristologica

La tradizione cristiana ha voluto riconoscere in Gesu Cristo non solo il
Verbo di Dio disceso dal cielo, ma anche I'archetipo rinnovato dell’lUomo:
é lui il nuovo Adamo, colui che offre la vera immagine dell’'umanita creata
sulla somiglianza di Dio.

L'umanitd, cosi rinnovata e ristabilita nella sua dignitd perduta, si unisce
al suo capo e all’intero cosmo nella lode del Padre. Ravvisiamo, dunque,
in questo piccolo versetto di lode e nel contesto dell’intero salmo, la
meditazione della redenzione dell'intera umanitda, resa possibile

nell’incarnazione del Verbo eterno: & solo assumendo la carne mortale e



facendosi completamente uomo che Dio pud conferire di nuovo all’'vomo
la sua dignita primigenia.

Se nel Primo Testamento, ovviamente, l'invocazione é rivolta al Padre, che
é Signore dell’'universo, nella interpretazione cristiana il kyrios (il Dominus)
é riferibile anche al Signore Gesu risorto: pregustiamo, quindi, in questo
testo, anche una prolessi pasquale della gloria che aspetta anche noi, sue
membra, nel Regno della vita eterna.



