
  
U

ff
ic

io
 L

it
u

rg
ic

o
 d

el
la

 D
io

ce
si

 d
i S

a
n

 M
a

ri
n

o
-M

o
n

te
fe

lt
ro

 

11
 g

en
na

io
 2

0
26

 

B
a

tt
e

si
m

o
 d

e
l 
S
ig

n
o

re
 

 

Es
tr

at
to

 d
el

 S
u

ss
id

io
 C

EI
 p

er
 il

 T
e

m
p

o
 d

i N
at

al
e 

      

 

 

 

« DIO CONSACRÒ 

IN SPIRITO 

SANTO  

E POTENZA  

GESÙ  

DI NÀZARET»  
 

 



L'ARTE DEL CELEBRARE 

 

Il clima della celebrazione 

La festa del Battesimo del Signore costituisce l’ultimo giorno del Tempo 

di Natale e, in qualche modo, la cerniera con il Tempo Ordinario che dal 

lunedì successivo si avvia con la sua prima settimana. Questa festa è a 

conclusione della manifestazione di Cristo nel mondo, iniziata il giorno 

del Natale e passata per l’Epifania. I segni natalizi trovano, in questo 

giorno, la conferma della Parola stessa di Dio che attesta la provenienza 

divina di Cristo e la sua identità filiale. 

 

Monizione iniziale   

Prima dell’inizio della liturgia, un lettore potrebbe offrire – non dall’ambone –  

una monizione d’inizio, con queste o simili parole:  

 

Oggi, insieme alle folle di tutti i luoghi, scendiamo al Giordano per 

ammirare, stupiti, l’immersione di Gesù nelle acque del fiume e 

ascoltare la voce di Dio che lo riconosce come il proprio figlio amato. 

Anche noi, in virtù dell’acqua del battesimo, siamo parte della 

medesima eredità e dignità di Cristo. Accostiamoci, dunque, al suo 

altare riconoscenti per l’adozione filiale che abbiamo ricevuto. [Iniziamo 

la nostra celebrazione con il canto]. 

 

Saluto 

Si suggerisce l’uso della seguente formula: La grazia del Signore nostro, 

l’amore di Dio Padre e la comunione dello Spirito siano con tutti voi. 

 

Atto penitenziale 

In virtù della celebrazione odierna, è opportuno sostituire l’Atto 

penitenziale con il rito di benedizione dell’acqua e aspersione del 

popolo.  



Colletta 

Si raccomanda l’utilizzo della prima colletta Dio onnipotente ed eterno 

in quanto lega insieme il battesimo di Cristo e il battesimo cristiano. 

 

Liturgia della Parola 

È bene cantare il salmo responsoriale, e l’Alleluia e il versetto al Vangelo.  

 

Prefazio 

Si utilizza il prefazio proprio. Esso richiama i temi principali della festa, 

in particolare il mistero della rigenerazione mediante l’acqua del 

battesimo. 

 

Preghiera eucaristica 

Si consiglia la Preghiera Eucaristica III. 

 

Antifona di comunione 

In appendice è disponibile un approfondimento dell’antifona di questa 

domenica. 

 

 

L'ARTE DEL PREDICARE 

 

Prima lettura: «Il mio eletto di cui mi compiaccio» (Is 42,1-4.6-7) 

Come abbiamo ricordato anche commentando le letture del giorno di 

Natale, la seconda parte del libro biblico intitolato col nome del profeta 

Isaia, compresa tra i capitoli 40 e 55, è tradizionalmente denominata 

“Libro della Consolazione”, e contiene una raccolta di oracoli risalenti a 

quel nevralgico trauma per Israele che fu l’esilio babilonese nel VI sec. 

a.C.: l’intenzione principale di questi testi è proprio consolare, incorag-

giare e risvegliare la speranza nel popolo ebraico, accompagnandolo 



spiritualmente nell’attesa del rimpatrio tanto desiderato, e rinvigoren-

do la fede nell’unico vero Dio. La prima lettura di oggi rinvia inevitabil-

mente a una questione letteraria che ha sempre interrogato gli esegeti, 

sollevata dall’inserimento, tra questi oracoli, di quattro distinti compo-

nimenti, apparentemente isolati rispetto al contesto. Al contempo, essi 

risultano tuttavia in certo modo collegabili tra loro: si tratta dei celebri 

“Carmi del Servo del Signore”, collocati rispettivamente ai capitoli 42, 

49, 50 e 52-53 del libro di Isaia. Molto articolati sono i dibattiti 

plurisecolari che animano l’interpretazione sia ebraica che cristiana di 

questi quattro poemi, soprattutto in merito all’identificazione più 

plausibile della personalità anonima del protagonista, una figura 

denominata semplicemente “Servo” di Jahvè. La parola ebraica che 

viene utilizza per questo appellativo nel testo biblico indica non uno 

schiavo domestico, bensì una sorta di carica onorifica come quella del 

vassallo di un re o comunque di un funzionario d’alto rango, con una 

dignità elevata e insignito di un potere. Disponendo insieme i quattro 

inni nel loro ordine, è possibile ricostruire la biografia essenziale di un 

uomo prediletto da Dio, che da Lui ha ricevuto un’elezione in vista di 

una missione salvifica, a vantaggio sia di Israele che delle genti, e che 

infine - dopo essere passato attraverso la sofferenza ingiusta di una 

persecuzione, dovuta all’incomprensione della sua innocenza - trionferà 

e mostrerà la giustizia divina. Tutta la letteratura neotestamentaria, 

liturgica e patristica di questi testi è concorde nell’intravedere in essi 

una chiara profezia messianica sulla vita di Gesù Cristo, dal battesimo 

alla sua passione e resurrezione. La scelta del lezionario di proclamare il 

primo di questi quattro cantici nella festa del Battesimo del Signore si 

rivela pertanto più che pertinente, mettendo bene in luce le evidenti 

analogie tra i versi poetici del Deutero Isaia e la teofania avvenuta 

presso il fiume Giordano, quando Gesù inaugura la propria missione 

facendosi battezzare da Giovanni. Il primo carme, infatti, attribuisce a 

Dio in persona la prima presentazione del proprio Inviato con le seguenti 



parole: «Ecco il mio servo che io sostengo, il mio eletto di cui mi com-

piaccio. Ho posto il mio spirito su di lui; egli porterà il diritto alle nazioni» 

(Is 42,1).  La voce del Padre che verrà udita nella manifestazione divina 

riportata dagli evangelisti narrando il battesimo di Gesù, riprenderà in 

modo ben riconoscibile tali parole, dichiarando l’elezione e il compiaci-

mento per il proprio Figlio amato. Per di più, ciò che in Isaia è descritto 

verbalmente, cioè l’effusione dello Spirito di Dio stesso sul suo Servo, 

nell’episodio evangelico diverrà plasticamente percepibile attraverso la 

discesa dello Spirito su Gesù «come una colomba» (Mt 3,16). I versetti di 

Isaia proseguono tracciando un programma dello stile al quale il Servo 

ricorrerà per insegnare e stabilire nel mondo il “diritto” (che si può 

associare al “Regno di Dio” predicato da Gesù): la mitezza, l’umiltà, la 

mansuetudine caratterizzeranno il suo temperamento, accompagnato 

tuttavia dalla franchezza e onestà del linguaggio («proclamerà il diritto 

con verità», Is 42,3), così come inequivocabilmente farà proprio Gesù, 

che parla con autorità (cfr. Mc 1,22) mantenendosi «mite e umile di cuore» 
(Mt 11,29).  

Seconda lettura: «Questi è il Signore di tutti» (At 10,34-38)   

La seconda lettura della Messa di oggi, tratta dal libro degli Atti degli 

Apostoli, contiene una descrizione - seppure molto più sintetica rispetto 

a quelle dei Vangeli - dell’episodio del battesimo di Gesù. Il contesto del 

brano è quello dell’evangelizzazione, da parte dell’apostolo Pietro, alla 

famiglia di Cornelio, un centurione romano di stanza a Cesarea Maritti-

ma: si tratta di fatto della prima estensione dell’annuncio cristiano ai 

pagani, e pertanto un avvenimento già di per sé cruciale ed emblema-

tico, col quale viene inaugurato quell’insegnamento del «diritto alle 

nazioni» (Is 42,1) che abbiamo visto tra le priorità dell’azione del Servo di 

Jahvè. Per la sua sincera ricerca di Dio e la sua solidarietà compassione-

vole col prossimo, Cornelio viene aiutato e guidato da Dio stesso a 

giungere alla pienezza della verità, che sussiste nella fede in Cristo.  La 



sapiente provvidenza divina ha accompagnato attraverso le sue vie 

imperscrutabili il cammino di progressiva illuminazione di quest’uomo: 

egli era dapprima un pagano romano, poi - giunto per dovere in 

Palestina - diviene un simpatizzante del giudaismo, e avverte il desiderio 

di abbracciare il monoteismo ebraico (questo è il significato dell’espres-

sione «timorato di Dio» in At 10,1.22).  A questo punto, il disegno di Dio 

si manifesta con una rivelazione che passa attraverso la predicazione 

apostolica e quindi la conoscenza di Cristo attraverso la testimonianza 

della Chiesa: l’apostolo Pietro viene ispirato e inviato direttamente da 

Dio a convertire, istruire e battezzare la famiglia di Cornelio, attraverso 

un’esperienza spirituale che sembra riprodurre in qualche maniera la 

dinamica con la quale gli evangelisti raccontano il battesimo di Gesù. 

Pietro infatti, raccolto in preghiera, «vide il cielo aperto» (At 10,11) e una 

tovaglia piena di quadrupedi e uccelli «che scendeva» (At 10,11), senten-

do parlare una voce (cfr. At 10,13-15). Il significato simbolico della visione 

svela a Pietro una verità stupefacente per un ebreo: «Dio mi ha mostra-

to che non si deve chiamare profano o impuro nessun uomo» (10,28). La 

pericope liturgica odierna inizia con la conferma di tale volontà divina 

nelle parole di Pietro, giunto nella casa di Cornelio: «In verità sto 

rendendomi conto che Dio non fa preferenza di persone, ma accoglie chi 

lo teme e pratica la giustizia, a qualunque nazione appartenga» (At 10,34-

35), perché in realtà il Dio che si è pienamente e definitivamente rivelato 

in Gesù Cristo «è il Signore di tutti» (At 10,36).  A questo punto, Pietro 

inizia una prima catechesi su Gesù, tracciando un profilo sintetico della 

sua vita proprio a partire dal battesimo, descritto come l’evento in cui 

«Dio consacrò in Spirito Santo e potenza Gesù di Nazaret» (At 10,38a): 

così, in mezzo versetto, viene efficacemente rievocata tutta la grandiosa 

manifestazione della Trinità che ha sigillato l’inizio del ministero 

pubblico gesuano. Quest’ultimo, poi, viene riassunto da Pietro con 

un’ulteriore preziosa perla contenuta nella seconda parte dello stesso 

versetto, che esprime il suo vivo ricordo delle meraviglie compiute per 



amore degli uomini da Gesù, «il quale passò beneficando e risanando 

tutti coloro che stavano sotto il potere del diavolo, perché Dio era con 

lui» (At 10,38b). Se è vero che la memoria del battesimo di Gesù in questo 

testo tace su tanti dettagli narrativi contenuti invece nei Vangeli, non si 

può fare a meno di notare uno sviluppo teologico importantissimo nelle 

parole di questo frammento degli Atti. In modo originale, l’evento del 

battesimo al Giordano viene qui interpretato come una “unzione” (con 

allusione regale e messianica): tale è il senso della “consacrazione in 

Spirito Santo” ricevuta da Gesù, con la quale il Padre ha mostrato che 

Egli è davvero il suo Unto, cioè il suo Cristo.  

Vangelo: «È il Figlio mio, l’amato» (Mt 3,13-17)  

Tutti e tre i Vangeli sinottici riferiscono la tradizione sul battesimo che 

Gesù ricevette da Giovanni presso il fiume Giordano, come primo 

episodio della sua vita da adulto e soprattutto come evento iniziale (e in 

quanto tale programmatico) del suo ministero pubblico. È noto che 

Giovanni Battista fu un personaggio carismatico molto amato e seguito 

da numerosi discepoli. Le consuetudini della sua condotta (in particolare 

alimentazione e abbigliamento, secondo la testimonianza degli evange-

listi: cfr. Mc 1,6; Mt 3,4), oltre che il vigore della sua predicazione, 

costituivano una vera “azione simbolica”, come quelle degli antichi 

profeti, riconoscibile a chiunque avesse familiarità con la Sacra Scrittura. 

Il rito purificatore dell’immersione nelle acque del fiume voleva essere, 

nelle intenzioni del Battista, un gesto deciso di volontà di «conversione 

per il perdono dei peccati» (Mc 1,4), confessando pubblicamente a Dio le 

proprie colpe (cfr. Mt 3,6).  Ma, volendo fortemente fuggire ogni equivoco 

di poter essere identificato col Messia tanto atteso dalle folle, che 

accorrevano da lui per ascoltarlo e farsi battezzare, Giovanni ci teneva a 

distinguere il proprio battesimo dal ben più potente e decisivo 

“battesimo” che sarebbe stato operato da Gesù, «in Spirito Santo e 

fuoco» (Mt 3,11). Gesù stesso chiarirà che il suo battesimo coincide con 



la passione («Ho un battesimo nel quale sarò battezzato, e come sono 

angosciato finché non sia compiuto!», Lc 12,50). Così continuerà a 

interpretarlo tutto il cristianesimo antico, da San Paolo alla liturgia del 

sacramento battesimale: «non sapete che quanti siamo stati battezzati 

in Cristo Gesù, siamo stati battezzati nella sua morte?» (Rm 6,3). Il 

credente che abbraccia la fede cristiana, e desidera essere incorporato 

nella Chiesa, sa che il proprio battesimo, sacramentum fidei, è un 

sacramento pasquale: è partecipazione alla passione, sepoltura e 

resurrezione di Cristo. Ciò che avviene al Giordano, quando Gesù 

raggiunge Giovanni venendo dalla Galilea, è un segno di enorme valenza 

teologica, che prepara il culmine della redenzione operata da Cristo con 

la sua Pasqua: Gesù vuole immergersi nelle stesse acque in cui gli uomini 

peccatori hanno desiderato simbolicamente essere purificati dai propri 

peccati e perdonati.  Egli vuole portare su di sé le conseguenze di quelle 

loro colpe e coinvolgersi pienamente nella debolezza della carne umana, 

per poter farla “riemergere” dal fango delle sue azioni e risollevarla 

prendendola per mano con la sua misericordia.  Agendo in tal modo, 

Gesù intende portare a pieno compimento ogni giustizia (cfr. Mt 3,15): ed 

ecco che il Padre e lo Spirito, con una grandiosa epifania trinitaria, 

confermano in modo inequivocabile l’inizio di un’inedita opera 

universale di salvezza, che culminerà nell’evento pasquale.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Appendice 

L’Antifona di comunione 
 

Il testo dell’Antifona è desunto dalla Lettera di san Paolo ai Galati: 

 

Voi tutti che siete stati battezzati in Cristo,  

avete indossato Cristo, alleluia. 

 

Il testo latino della Vulgata ricalca bene il greco, ma nel testo originale 

c’è una particolarità che è bene mostrare: i sinottici e Giovanni, infatti, 

utilizzano il verbo battezzare (baptízomai) sempre con il dativo semplice 

o più spesso con la preposizione en (in); Paolo, invece, in questo versetto 

scrive εἰς Χριστὸν ἐβαπτίσθητε (eis Christón ebaptísthete), utilizzando la 

preposizione eis che ha sempre una sfumatura di direzione verso. È come 

se volesse intendere che il Battesimo sia una immersione verso Cristo, un 

penetrare sempre più profondo verso di Lui; un moto, non una stasi, 

causato dalla grazia stessa di Dio; un desiderio di conformazione al 

Maestro, di adesione al suo insegnamento, di imitazione del suo operato; 

un processo sempre in corso, non un evento puntuale, ma un divenire 

spirituale che ci fa avanzare verso di Lui. A noi il mandato di rendere il 

nostro Battesimo, la nostra immersione in Cristo, sempre più profonda, 

vera e consapevole.  

Emerge poi la tematica dell’indossare Cristo: la “divisa” del cristiano, 

quello che lo rende riconoscibile nel mondo, è il suo modo di comportarsi 

e di parlare, che deve essere appunto conforme al modo di agire e di 

dire di Cristo. Questo significa rivestirsi di Cristo e progredire nella 

dinamica battesimale.  

Il contesto del versetto si colloca all’interno della polemica di Paolo contro 

i falsi profeti - probabilmente dei farisei convertiti - che erano venuti in 

contatto con le comunità della Galazia e avevano reintrodotto usanze 

ebraiche, come la circoncisione. Paolo ricorda ai Galati che, in forza del 

Battesimo, essi sono divenuti figli di Dio (cfr. Gal 3,26) e, di conseguenza, 



non sono più necessarie le distinzioni di categoria (giudeo/greco, 

schiavo/libero, maschio/femmina, cfr. v. 28). 

Il nuovo Israele, per Paolo, è costituito dai battezzati, da coloro che 

appartengono a Cristo grazie al Battesimo, e non sono più necessarie le 

antiche prescrizioni (la circoncisione) per essere annoverati nel popolo 

eletto. Nei primi versetti del cap. 4, infatti, l’Apostolo dimostra che la 

venuta di Cristo e il suo sacrificio hanno riscattato coloro che erano schiavi 

della Legge rendendoli suoi fratelli, figli di Dio e coeredi del suo Regno. 

È da sottolineare, infine, l’Alleluia a chiusura dell’Antifona che ne 

testimonia la provenienza da un contesto pasquale. 


