


Il clima della celebrazione

La festa del Battesimo del Signore costituisce I'ultimo giorno del Tempo
di Natale e, in qualche modo, la cerniera con il Tempo Ordinario che dal
lunedi successivo si avvia con la sua prima settimana. Questa festa € a
conclusione della manifestazione di Cristo nel mondo, iniziata il giorno
del Natale e passata per |'Epifania. | segni natalizi trovano, in questo
giorno, la conferma della Parola stessa di Dio che attesta la provenienza
divina di Cristo e la sua identita filiale.

Monizione iniziale
Prima dell’inizio della liturgia, un lettore potrebbe offrire — non dall’ambone —
una monizione d’inizio, con queste o simili parole:

Oggi, insieme alle folle di tutti i luoghi, scendiamo al Giordano per
ammirare, stupiti, I'immersione di Gesu nelle acque del fiume e
ascoltare la voce di Dio che lo riconosce come il proprio figlio amato.
Anche noi, in virtu dell’acqua del battesimo, siamo parte della
medesima eredita e dignita di Cristo. Accostiamoci, dunque, al suo
altare riconoscenti per I'adozione filiale che abbiamo ricevuto. [Iniziamo
la nostra celebrazione con il canto].

Saluto
Si suggerisce I'uso della seguente formula: La grazia del Signore nostro,
I"'amore di Dio Padre e la comunione dello Spirito siano con tutti voi.

Atto penitenziale
In virtl della celebrazione odierna, € opportuno sostituire I'Atto

penitenziale con il rito di benedizione dell’acqua e aspersione del

popolo.



Colletta
Si raccomanda I'utilizzo della prima colletta Dio onnipotente ed eterno
in quanto lega insieme il battesimo di Cristo e il battesimo cristiano.

Liturgia della Parola
E bene cantare il salmo responsoriale, e I'Alleluia e il versetto al Vangelo.

Prefazio

Si utilizza il prefazio proprio. Esso richiama i temi principali della festa,
in particolare il mistero della rigenerazione mediante I'acqua del
battesimo.

Preghiera eucaristica
Si consiglia la Preghiera Eucaristica Ill.

Antifona di comunione
In appendice ¢ disponibile un approfondimento dell’antifona di questa
domenica.

Prima lettura: «Il mio eletto di cui mi compiaccio» (s 42,1-4.6-7)

Come abbiamo ricordato anche commentando le letture del giorno di
Natale, la seconda parte del libro biblico intitolato col nome del profeta
Isaia, compresa tra i capitoli 40 e 55, & tradizionalmente denominata
“Libro della Consolazione”, e contiene una raccolta di oracoli risalenti a
guel nevralgico trauma per Israele che fu I'esilio babilonese nel VI sec.
a.C.: I'intenzione principale di questi testi & proprio consolare, incorag-
giare e risvegliare la speranza nel popolo ebraico, accompagnandolo



spiritualmente nell’attesa del rimpatrio tanto desiderato, e rinvigoren-
do la fede nell’unico vero Dio. La prima lettura di oggi rinvia inevitabil-
mente a una questione letteraria che ha sempre interrogato gli esegeti,
sollevata dall’inserimento, tra questi oracoli, di quattro distinti compo-
nimenti, apparentemente isolati rispetto al contesto. Al contempo, essi
risultano tuttavia in certo modo collegabili tra loro: si tratta dei celebri
“Carmi del Servo del Signore”, collocati rispettivamente ai capitoli 42,
49, 50 e 52-53 del libro di Isaia. Molto articolati sono i dibattiti
plurisecolari che animano l'interpretazione sia ebraica che cristiana di
guesti quattro poemi, soprattutto in merito all’identificazione piu
plausibile della personalita anonima del protagonista, una figura
denominata semplicemente “Servo” di Jahve. La parola ebraica che
viene utilizza per questo appellativo nel testo biblico indica non uno
schiavo domestico, bensi una sorta di carica onorifica come quella del
vassallo di un re o comunque di un funzionario d’alto rango, con una
dignita elevata e insignito di un potere. Disponendo insieme i quattro
inni nel loro ordine, & possibile ricostruire la biografia essenziale di un
uomo prediletto da Dio, che da Lui ha ricevuto un’elezione in vista di
una missione salvifica, a vantaggio sia di Israele che delle genti, e che
infine - dopo essere passato attraverso la sofferenza ingiusta di una
persecuzione, dovuta all'incomprensione della sua innocenza - trionfera
e mostrera la giustizia divina. Tutta la letteratura neotestamentaria,
liturgica e patristica di questi testi € concorde nell’intravedere in essi
una chiara profezia messianica sulla vita di Gesu Cristo, dal battesimo
alla sua passione e resurrezione. La scelta del lezionario di proclamare il
primo di questi quattro cantici nella festa del Battesimo del Signore si
rivela pertanto piu che pertinente, mettendo bene in luce le evidenti
analogie tra i versi poetici del Deutero Isaia e la teofania avvenuta
presso il fiume Giordano, quando Gesu inaugura la propria missione
facendosi battezzare da Giovanni. Il primo carme, infatti, attribuisce a
Dio in persona la prima presentazione del proprio Inviato con le seguenti



parole: «Ecco il mio servo che io sostengo, il mio eletto di cui mi com-
piaccio. Ho posto il mio spirito su di lui; egli portera il diritto alle nazioni»
(Is 42,1). La voce del Padre che verra udita nella manifestazione divina
riportata dagli evangelisti narrando il battesimo di Gesu, riprendera in
modo ben riconoscibile tali parole, dichiarando I'elezione e il compiaci-
mento per il proprio Figlio amato. Per di piu, cid che in Isaia e descritto
verbalmente, cioe I'effusione dello Spirito di Dio stesso sul suo Servo,
nell’episodio evangelico diverra plasticamente percepibile attraverso la
discesa dello Spirito su Gesu «come una colomba» (Mt 3,16). | versetti di
Isaia proseguono tracciando un programma dello stile al quale il Servo
ricorrera per insegnare e stabilire nel mondo il “diritto” (che si puo
associare al “Regno di Dio” predicato da Gesu): la mitezza, 'umilta, la
mansuetudine caratterizzeranno il suo temperamento, accompagnato
tuttavia dalla franchezza e onesta del linguaggio («proclamera il diritto
con verita», |Is 42,3), cosi come inequivocabilmente fara proprio Gesu,
che parla con autorita (cfr. Mc 1,22) mantenendosi «mite e umile di cuore»
(Mt 11,29).

Seconda lettura: «Questi e il Signore di tutti» (At 10,34-38)

La seconda lettura della Messa di oggi, tratta dal libro degli Atti degli
Apostoli, contiene una descrizione - seppure molto piu sintetica rispetto
a quelle dei Vangeli - dell’episodio del battesimo di Gesu. Il contesto del
brano e quello dell’evangelizzazione, da parte dell’apostolo Pietro, alla
famiglia di Cornelio, un centurione romano di stanza a Cesarea Maritti-
ma: si tratta di fatto della prima estensione dell’annuncio cristiano ai
pagani, e pertanto un avvenimento gia di per sé cruciale ed emblema-
tico, col quale viene inaugurato quell’insegnamento del «diritto alle
nazioni» (Is 42,1) che abbiamo visto tra le priorita dell’azione del Servo di
Jahve. Per la sua sincera ricerca di Dio e la sua solidarieta compassione-
vole col prossimo, Cornelio viene aiutato e guidato da Dio stesso a
giungere alla pienezza della verita, che sussiste nella fede in Cristo. La



sapiente provvidenza divina ha accompagnato attraverso le sue vie
imperscrutabili il cammino di progressiva illuminazione di quest’'uomo:
egli era dapprima un pagano romano, poi - giunto per dovere in
Palestina - diviene un simpatizzante del giudaismo, e avverte il desiderio
di abbracciare il monoteismo ebraico (questo ¢ il significato dell’espres-
sione «timorato di Dio» in At 10,1.22). A questo punto, il disegno di Dio
si manifesta con una rivelazione che passa attraverso la predicazione
apostolica e quindi la conoscenza di Cristo attraverso la testimonianza
della Chiesa: I'apostolo Pietro viene ispirato e inviato direttamente da
Dio a convertire, istruire e battezzare la famiglia di Cornelio, attraverso
un’esperienza spirituale che sembra riprodurre in qualche maniera la
dinamica con la quale gli evangelisti raccontano il battesimo di Gesu.
Pietro infatti, raccolto in preghiera, «vide il cielo aperto» (At 10,11) e una
tovaglia piena di quadrupedi e uccelli «che scendeva» (At 10,11), senten-
do parlare una voce (cfr. At 10,13-15). |l significato simbolico della visione
svela a Pietro una verita stupefacente per un ebreo: «Dio mi ha mostra-
to che non si deve chiamare profano o impuro nessun uomo» (10,28). La
pericope liturgica odierna inizia con la conferma di tale volonta divina
nelle parole di Pietro, giunto nella casa di Cornelio: «In verita sto
rendendomi conto che Dio non fa preferenza di persone, ma accoglie chi
lo teme e pratica la giustizia, a qualunque nazione appartenga» (At 10,34-
35), perché in realta il Dio che si &€ pienamente e definitivamente rivelato
in Gesu Cristo «é il Signore di tutti» (At 10,36). A questo punto, Pietro
inizia una prima catechesi su Gesu, tracciando un profilo sintetico della
sua vita proprio a partire dal battesimo, descritto come |'evento in cui
«Dio consacro in Spirito Santo e potenza Gesu di Nazaret» (At 10,38a):
cosi, in mezzo versetto, viene efficacemente rievocata tutta la grandiosa
manifestazione della Trinita che ha sigillato l'inizio del ministero
pubblico gesuano. Quest’ultimo, poi, viene riassunto da Pietro con
un’ulteriore preziosa perla contenuta nella seconda parte dello stesso
versetto, che esprime il suo vivo ricordo delle meraviglie compiute per



amore degli uomini da Gesu, «il quale passo beneficando e risanando
tutti coloro che stavano sotto il potere del diavolo, perché Dio era con
lui» (At 10,38b). Se & vero che la memoria del battesimo di Gesu in questo
testo tace su tanti dettagli narrativi contenuti invece nei Vangeli, non si
puo fare a meno di notare uno sviluppo teologico importantissimo nelle
parole di questo frammento degli Atti. In modo originale, I'evento del
battesimo al Giordano viene qui interpretato come una “unzione” (con
allusione regale e messianica): tale é il senso della “consacrazione in
Spirito Santo” ricevuta da Gesu, con la quale il Padre ha mostrato che
Egli & davvero il suo Unto, cioé il suo Cristo.

Vangelo: «E il Figlio mio, ’lamato» (Mt 3,13-17)

Tutti e tre i Vangeli sinottici riferiscono la tradizione sul battesimo che
Gesu ricevette da Giovanni presso il fiume Giordano, come primo
episodio della sua vita da adulto e soprattutto come evento iniziale (e in
quanto tale programmatico) del suo ministero pubblico. E noto che
Giovanni Battista fu un personaggio carismatico molto amato e seguito
da numerosi discepoli. Le consuetudini della sua condotta (in particolare
alimentazione e abbigliamento, secondo la testimonianza degli evange-
listi: cfr. Mc 1,6; Mt 3,4), oltre che il vigore della sua predicazione,
costituivano una vera “azione simbolica”, come quelle degli antichi
profeti, riconoscibile a chiunque avesse familiarita con la Sacra Scrittura.
Il rito purificatore dell'immersione nelle acque del fiume voleva essere,
nelle intenzioni del Battista, un gesto deciso di volonta di «conversione
per il perdono dei peccati» (Mc 1,4), confessando pubblicamente a Dio le
proprie colpe (cfr. Mt 3,6). Ma, volendo fortemente fuggire ogni equivoco
di poter essere identificato col Messia tanto atteso dalle folle, che
accorrevano da lui per ascoltarlo e farsi battezzare, Giovanni ci teneva a
distinguere il proprio battesimo dal ben piu potente e decisivo
“battesimo” che sarebbe stato operato da Gesu, «in Spirito Santo e
fuoco» (Mt 3,11). Gesu stesso chiarira che il suo battesimo coincide con



la passione («Ho un battesimo nel quale saro battezzato, e come sono
angosciato finché non sia compiuto!», Lc 12,50). Cosi continuera a
interpretarlo tutto il cristianesimo antico, da San Paolo alla liturgia del
sacramento battesimale: «non sapete che quanti siamo stati battezzati
in Cristo Gesl, siamo stati battezzati nella sua morte?» (Rm 6,3). |l
credente che abbraccia la fede cristiana, e desidera essere incorporato
nella Chiesa, sa che il proprio battesimo, sacramentum fidei, & un
sacramento pasquale: & partecipazione alla passione, sepoltura e
resurrezione di Cristo. Cio che avviene al Giordano, quando Gesu
raggiunge Giovanni venendo dalla Galilea, € un segno di enorme valenza
teologica, che prepara il culmine della redenzione operata da Cristo con
la sua Pasqua: Gesu vuole immergersi nelle stesse acque in cui gli uomini
peccatori hanno desiderato simbolicamente essere purificati dai propri
peccati e perdonati. Egli vuole portare su di sé le conseguenze di quelle
loro colpe e coinvolgersi pienamente nella debolezza della carne umana,
per poter farla “riemergere” dal fango delle sue azioni e risollevarla
prendendola per mano con la sua misericordia. Agendo in tal modo,
Gesu intende portare a pieno compimento ogni giustizia (cfr. Mt 3,15): ed
ecco che il Padre e lo Spirito, con una grandiosa epifania trinitaria,
confermano in modo inequivocabile l'inizio di un’inedita opera
universale di salvezza, che culminera nell’evento pasquale.



Il testo dell’Antifona & desunto dalla Lettera di san Paolo ai Galati:

Voi tutti che siete stati battezzati in Cristo,

avete indossato Cristo, alleluia.

Il testo latino della Vulgata ricalca bene il greco, ma nel testo originale
c’é una particolaritd che & bene mostrare: i sinottici e Giovanni, infatti,
utilizzano il verbo battezzare (baptizomai) sempre con il dativo semplice
o piu spesso con la preposizione en (in); Paolo, invece, in questo versetto
scrive €i¢ Xplotdv €Bamrtiobnte (eis Christén ebaptisthete), utilizzando la
preposizione eis che ha sempre una sfumatura di direzione verso. E come
se volesse intendere che il Battesimo sia una immersione verso Cristo, un
penetrare sempre piu profondo verso di Lui; un moto, non una stasi,
causato dalla grazia stessa di Dio; un desiderio di conformazione al
Maestro, di adesione al suo insegnamento, di imitazione del suo operato;
un processo sempre in corso, non un evento puntuale, ma un divenire
spirituale che ci fa avanzare verso di Lui. A noi il mandato di rendere il
nostro Battesimo, la nostra immersione in Cristo, sempre piu profonda,

vera e consa pevole.

Emerge poi la tematica dell'indossare Cristo: la “divisa” del cristiano,
quello che lo rende riconoscibile nel mondo, é il suo modo di comportarsi
e di parlare, che deve essere appunto conforme al modo di agire e di
dire di Cristo. Questo significa rivestirsi di Cristo e progredire nella
dinamica battesimale.

Il contesto del versetto si colloca all’interno della polemica di Paolo contro
i falsi profeti - probabilmente dei farisei convertiti - che erano venuti in
contatto con le comunita della Galazia e avevano reintrodotto usanze
ebraiche, come la circoncisione. Paolo ricorda ai Galati che, in forza del
Battesimo, essi sono divenuti figli di Dio (cfr. Gal 3,26) e, di conseguenza,



non sono piU necessarie le distinzioni di categoria (giudeo/greco,
schiavo/libero, maschio/femmina, cfr. v. 28).

Il nuovo Israele, per Paolo, & costituito dai battezzati, da coloro che
appartengono a Cristo grazie al Battesimo, e non sono piu necessarie le
antiche prescrizioni (la circoncisione) per essere annoverati nel popolo
eletto. Nei primi versetti del cap. 4, infatti, 'Apostolo dimostra che la
venuta di Cristo e il suo sacrificio hanno riscattato coloro che erano schiavi
della Legge rendendoli suoi fratelli, figli di Dio e coeredi del suo Regno.

E da sottolineare, infine, I'Alleluia a chiusura dell’Antifona che ne
testimonia la provenienza da un contesto pasquale.



