GesU, luce che non tramonta,

e venuto per rischiarare
le tenebre piti oscure
del cuore dell’'uomo



«Dopo I'annuale celebrazione del mistero pasquale, la Chiesa non ha
nulla di pit sacro della celebrazione del Natale del Signore e delle sue
prime manifestazioni»?. La seconda festivita cristiana piu importante, il
Natale, ha un’origine molto antica. Attestata nel IV secolo, probabilmen-
te era celebrata gia nel lll a Roma, per poi diffondersi prima nell’Occi-
dente e poi nell’Oriente cristiano. Il suo posizionamento al 25 dicembre
ha un grande valore simbolico. Molto vicino al solstizio d’inverno,
guando le giornate iniziano ad allungarsi, puo rimandare al ritorno della
luce dopo un periodo di buio. Qualcuno aveva ipotizzato un legame tra
la festa del Natale e quella di una divinita romana, il Sol Invictus, che
sarebbe stato festeggiato proprio il 25 dicembre. Ormai, nessuno storico
da credito a questa tesi che presenta troppi problemi e troppe poche
prove. Molto pil semplicemente, il sole & sempre stato un elemento
iconografico che rimanda a Gesu, il sole di giustizia, la luce che non
tramonta venuta per rischiarare le tenebre piu oscure del cuore
dell’'uomo. Cristo & la luce del mondo, lumen gentium, come ricorda
anche un importante documento del Concilio Vaticano Il. Il Natale & la
festa memoriale dell’evento in cui questa luce & entrata nel cuore
delllumanita. La festa cristiana €, quindi, una festa di luce. Alcuni
elementi liturgici richiamano questa dimensione: la stella seguita dai
magi, lo splendore degli angeli che avvolge i pastori, il prologo di
Giovanni. Questi contrastano con l'evidente buio della notte da cui i
personaggi sono circondati. Alla sua nascita, Gesu appare come una luce
splendente nelle tenebre piu fitte. Le stesse decorazioni natalizie
dovrebbero rimandare a questa simbologia. (CEl - Guida al Tempo di Natale)

1 Una ricca e approfondita introduzione al Tempo di Natale & disponibile nella “Guida
al Tempo di Natale” che si allega.
2 Norme per I’Anno liturgico e il calendario, n. 32.



Il clima della celebrazione

Il carattere del Tempo di Natale & festivo e solenne. Cio deve trovare
una corrispondenza nel modo di celebrare: nella scelta dei canti,
dell’abbellimento della chiesa, nella partecipazione del popolo alle
sante celebrazioni. Il carattere festivo € dato in modo speciale dai canti.
Primo fra tutti, la liturgia propone il Gloria come canto specifico del
Natale.

La Veglia

«E opportuno che alla Messa nella notte si faccia precedere la
celebrazione dell’Ufficio delle letture, ordinando la liturgia nel modo
seguente. Il sacerdote e i ministri, rivestiti delle vesti liturgiche per la
Messa, si recano processionalmente all’altare. Nel frattempo si esegue
il canto d’ingresso (canto di ingresso o invitatorio o inno). Dopo il saluto
e una breve introduzione, si prosegue con la salmodia e le letture
dell’Ufficio. Dopo la seconda lettura con il suo responsorio, si canta il

Gloria e la Messa prosegue come al solito (cfr. Principi e norme per la Liturgia
delle Ore, n. 98)» [MR pag. 36 n. 1].

Proclamazione della Kalenda

E opportuno proclamare o cantare la kalenda. La liturgia custodisce
guesto canto molto antico, da datarsi tra VII e VIII secolo. Il testo
contenuto nel Martirologio Romano ripercorre in modo solenne le
tappe piu importanti della storia della salvezza dalla creazione fino
all'incarnazione.



Saluto
Si suggerisce I'uso della seguente formula: La pace, la carita e la fede da
parte di Dio Padre e del Signore Gesu Cristo siano con tutti voi.

Atto penitenziale

Se viene celebrato I'Ufficio di letture, I’Atto penitenziale viene omesso.
Altrimenti, si consiglia in questo anno giubilare di sostituirlo con il rito di
benedizione dell’acqua e aspersione del popolo.

Liturgia della Parola
Si consiglia di cantare il salmo responsoriale e I’Alleluia e il versetto al
Vangelo. Durante la recita del Credo, alle parole e per opera dello Spirito

Santo... si_e fatto uomo ci si_genuflette. Si puod qui inserire qualche

istante di adorazione silenziosa all’icona del bambino Gesu.

Prefazio

Si propone il prefazio di Natale I. Esso utilizza I'immagine di Cristo luce
nuova del fulgore divino che permette di conoscere visibilmente Dio e
accedere alle realta invisibili.

Preghiera eucaristica
Si consiglia la Preghiera Eucaristica I.

Antifona di comunione
In appendice e disponibile un approfondimento dell’antifona di questa
domenica.

Benedizione solenne

E opportuno utilizzare la benedizione solenne del Tempo di Natale (MR
p.456).



Prima lettura: «Un bambino & nato per noi» (s 9,1-6)

Tutta la Chiesa e radunata questa notte per contemplare la Nativita di
Cristo nella Messa notturna, maestosa per la sua solennita ma al
contempo suggestiva per la sua calda intimita familiare. Il canto del
Gloria vi risuona con maggior pertinenza di sempre, rievocando la
medesima laus angelica descritta nel Vangelo della Messa (cfr. Lc 2,14).

| riti introduttivi, dall’antifona d’ingresso all’orazione colletta, espon-
gono, come una vera e propria ouverture musicale, i temi e i motivi
caratteristici dell’indole liturgica propria di questa celebrazione: la gioia,
la pace, la regalita messianica del Bambino che nasce, la folgorante
irruzione della luce divina nel buio della notte, il coinvolgimento
universale di cielo e terra in questa esultanza (tema ripreso anche dal
salmo responsoriale: «Gioiscano i cieli, esulti la terra», Sal 95/96,11). La
Liturgia della Parola esordisce rivelando che tutta questa meravigliosa
atmosfera liturgica affonda le proprie radici in profezie antichissime,
attraverso le quali le Sacre Scritture hanno preparato con plurisecolare
anticipo la trepidante attesa dell’evento celebrato in questa notte. La
prima lettura e tratta infatti da quella celebre sezione del libro di Isaia
comunemente denominata come “libro dellEmmanuele” (Is 6-12): si
tratta di alcuni capitoli che narrano eventi risalenti all’epoca del
cosiddetto Isaia storico, il grande profeta vissuto nell’VIll sec. a.C., al
guale sono attribuite le profezie confluite nella prima parte del libro
biblico che porta il suo nome, precisamente nei primi suoi 39 capitoli (il
cosiddetto Proto Isaia). Nella letteratura colta delle civilta mediterranee
e mediorientali antiche, era molto diffuso il genere poetico dell’ode alla
nascita di un erede al trono regale, composta da poeti di corte che
celebravano I'imminente arrivo di un nuovo figlio del re con elogi ed
espressioni beneauguranti. Anche nella Bibbia & rimasta traccia di



guesta sensibilita, sebbene la profezia sulla nascita del’lEmmanuele
(«Dio é con noi», nome dai migliori auspici) non possa esaurire il proprio
significato pil profondo nel suo contesto storico (cioe la previsione della
nascita di Ezechia, figlio di Acaz, re di Giuda al tempo di Isaia): la sua
interpretazione & proiettata, su un orizzonte molto pit ampio, all’attesa
di un re messia che manifestera in modo inedito un intervento potente
di Dio (cfr. Is 7,10-17). In questo clima si innesta, in modo incisivo, il testo
poetico della prima lettura di questa Messa: I'annuncio gioioso
dell’arrivo di una luce nuova per tutto il popolo, immerso nella notte e
nelle tenebre che simboleggiano il male e la paura. Ascoltare questo
grido di vittoria proprio nel mezzo della notte del 25 dicembre, cosi
vicina al solstizio invernale, nel momento dell’anno in cui maggiormente
sembra trionfare il buio, fa risaltare ancora di piu il bisogno che il mondo
ha di tale luce, e I'anelito dell’'umanita ad accoglierla. E questa luce si
concentra tutta sul segno paradossalmente minuscolo della nascita di
un bambino, nel quale tuttavia il popolo pud finalmente ritenere
esaudite tutte le proprie speranze. Sono speranze di pace, di liberazione
dalla schiavitu, di protezione da parte di un sovrano dalle prerogative
non soltanto umane, ma decisamente divine. Isaia le esprime con una
lista quasi litanica di titoli regali: «Consigliere mirabile, Dio potente,
Padre per sempre, Principe della pace» (Is 9,5). Nessun governante
terreno, nemmeno nella piu ampollosa retorica di un poeta di regime,
potrebbe promettere un’estensione infinita ed eterna del proprio
dominio: solo a Gesu, Figlio divino e Messia regale, spettera
definitivamente il trono e il regno di Davide, «che egli viene a

consolidare e rafforzare con il diritto e la giustizia, ora e per sempre» (Is
9,6).

Seconda lettura: «Porta salvezza a tutti» (Tt 2,11-14)

Durante il Tempo di Avvento abbiamo meditato sulla duplice
dimensione del clima di “attesa” tipico di quel periodo liturgico: la



memoria della prima attesa messianica annunciata dai profeti
nell’Antico Testamento, che ha trovato compimento nell’incarnazione
del Figlio di Dio, e I'attesa definitiva del suo ritorno glorioso alla fine dei
tempi, che e il cuore della pil autentica speranza cristiana, come
peraltro & stato ampiamente messo in luce durante tutto I’anno
giubilare, dal tema “Pellegrini di speranza”. Il Tempo di Natale, che la
liturgia inaugura proprio in questa santa notte, non archivia la spiccata
bidimensionalita dell’Avvento, sebbene intensifichi I'attenzione soprat-
tutto sulla prima venuta di Cristo nella storia, con la celebrazione e la
meditazione della sua Nativita secondo la carne. Ne € prova la seconda
lettura di questa Messa, che consolida I'ampia prospettiva di questo
grande mistero. Infatti, non soltanto vi leggiamo che con |'evento storico
dell’arrivo di Cristo «é apparsa la grazia di Dio» (Tt 2,11), illuminando e
guidando moralmente il presente dell’'umanita («ci insegna a rinnegare
I'empieta e i desideri mondani e a vivere in questo mondo con sobrieta,
con giustizia e con pieta», Tt 2,12), ma ci viene altresi ricordato che
viviamo pur sempre «nell’attesa della beata speranza e della
manifestazione della gloria del nostro grande Dio e salvatore Gesu
Cristo» (Tt 2,13). Lo sguardo sul Natale proietta dunque il nostro cuore a
riconoscere integralmente la “visita” che Dio concede a tutti e a ciascu-
no: la prima venuta del Figlio e I'incontro - personale e comunitario - con
Lui che si perpetua nella storia e che lo fa sempre “nascere” idealmente
nella nostra vita, fino alla sua ultima gloriosa venuta. In questo pur breve
brano tratto da una delle cosiddette “lettere pastorali”, indirizzate a
Timoteo e a Tito, fedeli e stimati collaboratori dell’apostolo Paolo
nell’evangelizzazione e nella guida delle prime comunita cristiane, tutto
il mistero di Cristo viene dunque compreso e sintetizzato: dall'incarna-
zione alla “parusia”, attraverso l'aspetto delle sue epifanie (come
emerge da alcune scelte lessicali quali “€ apparsa” o “manifestazione
nella gloria”), facendo risaltare I'aspetto centrale e culminante, attorno
al quale ruota l'intero mistero, cioe quello pasquale («Egli ha dato se



stesso per noi, per riscattarci da ogni iniquita», Tt 2,14). Proprio la
rivelazione di questo senso pasquale, al quale gia tende I|’evento
natalizio, aiuta a comprendere la chiave di lettura della venuta di Cristo,
cioe la sua volonta salvifica universale: essa infatti «porta salvezza a tutti
gli uomini» (Tt 2,11), racchiudendo in un unico piano divino il Natale con
la Passione e Resurrezione. Ma il testo biblico non esaurisce le proprie
argomentazioni su questo pilastro della fede. C'eé un’altra “nascita”,
correlata alla Nativita del Salvatore e pienamente implicata con essa: la
generazione della Chiesa. Cristo ci ha redenti infatti per «formare per sé

un popolo puro che gli appartenga, pieno di zelo per le opere buone» (Tt
2,14).

Vangelo: «Una grande gioia, che sara di tutto il popolo» (Lc 2,1-14)

Questo popolo nasce insieme con Lui, essendo gia presente nell’annun-
cio dell’angelo ai pastori nel racconto lucano del Vangelo di questa
Messa: «Non temete: ecco, vi annuncio una grande gioia, che sara di
tutto il popolo» (Lc 2,10). Si, «tutto il popolo»: non soltanto la primizia
dell’elezione divina costituita dalle tribu d’Israele, ma implicitamente
anche lI'immensa moltitudine del popolo che proprio in quei giorni
veniva censito in «tutta la terra» (Lc 2,1), e che - seppur oggettivamente
limitato ai residenti nei territori dell'impero romano - impersonava
simbolicamente l'intera umanita. Il popolo che Dio ha formato e
plasmato sul calco del Figlio deve essere contrassegnato, prima di tutto,
da questo distintivo: «una grande gioia». Altrimenti, non sarebbe il
popolo del Natale, non sarebbe il popolo degli adoratori di Cristo, non
sarebbe il destinatario della “buona novella” proclamata dall’angelo ai
pastori. Il Vangelo di questa notte ricorda a tutti i cristiani che non & piu
possibile essere tristi, gia per il “semplice” motivo che «oggi, nella citta
di Davide, é nato per voi un Salvatore, che é Cristo Signore» (Lc 2,11): € un
sospiro di sollievo, uno scampanio a festa, quasi un urlo da stadio o
I’esplosione di un nuovo big bang, € una notizia che merita la pit grande



esultanza. Sembra gia di pregustare la meraviglia e quasi I'euforia che
suscitera un altro annuncio angelico, e che risuonera per tutti i secoli
fino agli estremi confini della terra: «E risorto!» (Lc 24,6). Come sarebbe
desiderabile che ciascun cristiano, anche nelle circostanze pit dramma-
tiche o preoccupanti della sua esistenza, potesse immediatamente
ricordare questa «grande gioia» donatagli la notte di Natale, per
ritrovare speranza e ricominciare con forza e slancio ad affrontare le pur
inevitabili difficolta della vita! Certamente, il Vangelo non fa evadere
dalla realta, anche da quella piu cruda: il contesto di questa «grande
gioia» € accompagnato dai disagi della piccola famiglia di Nazaret, dalla
precarieta delle condizioni logistiche in cui Maria si trova a partorire
Gesu, dalla poverta di una mangiatoia riadattata come improvvisata
culla di fortuna. Ma la gioia di Cristo non dipende da fattori ambientali
o contestuali: & una gioia soprannaturale, che nemmeno la croce puo
diminuire; & il paradosso tipicamente cristiano della grandezza nascosta
nella piccolezza («Questo per voi il segno: troverete un bambino avvolto
in fasce», Lc 2,12). Lo stupore di quell’atmosfera incantata e
incantevole, dal sapore quasi “magico”, che coinvolse di sorpresa i
pastori di Betlemme, conserva intatte fino a oggi le sue emozioni anche
nelle nostre assemblee liturgiche della notte di Natale. Oggi, dopo la
proclamazione di questo Vangelo, durante la professione di fede,
rievocheremo infatti il gesto di adorazione dei pastori, con la suggestiva
genuflessione orante al canto dell’Et incarnatus est, che immortala la
memoria di questa notte santa nel Credo perenne della Chiesa.



Il testo

Il testo di questa famosissima Antifona di comunione & desunto dal Salmo
109, uno dei cosiddetti salmi regali, che la cristianitd ha poi potuto
felicemente e facilmente applicare al Cristo.

Nello splendore dei santi,

dall’utero ti ho generato prima dell’aurora.

Il testo & desunto dalla Vulgata e non & perfettamente aderente alla
lezione ebraica che potremmo cosi tradurre: negli splendori della santita,
dal grembo dell’aurora a te viene la rugiada della giovento. 1l salmo,
secondo alcuni studiosi, nacque in epoca monarchica (gid nel X sec. a.C.)
per celebrare il re (probabilmente lo stesso Davide): «“dal grembo
dell’aurora”, che & simbolo di vita, di luce, di nuova storia, “a te”, cioé
verso il sovrano e davanti a lui, giunge la “rugiada della giovinezza”,
cioé il fiore del popolo e dell’esercito, la gioventu pronta a mettersi al
servizio del ren.

Il testo del versetto 3, dalla cui seconda parte & estrapo-lata la nostra
antifona, & (uno dei versetti piv discussi di tutta la Bibbia» a causa
dell’oscurita del testo ebraico. Non a caso, gida i traduttori della LXX si
orientarono su un’interpretazione diversa, da cui anche Girolamo traduce
la sua versione del salmo. Non potendo piu riferirsi al sovrano regnante,
quando ormai Israele era in esilio, si comincid ad interpretare questo
Salmo in chiave escatologico-messianica, orientandolo al futuro re-Messia
che avrebbe radunato attorno a lui il popolo eletto e instaurato il suo
regno di pace e giustizia.

Interpretazione cristologica
A questo punto, il Salmo si apre ad una ulteriore lettura: quella
cristologica. Noi abbiamo riconosciuto in Gesu il Verbo mandato dal



Padre per redimere il mondo, il “servo di YHWH” profetato da Isaia, il
“Figlio dell'vomo che dovette molto soffrire” (cf. Mc 8,31); in una parola: il
Messia atteso, il Cristo. A lui, dunque, noi cristiani applichiamo il contenuto
del Salmo: si uniscono le due prospettive (quella presente e quella
escatologica) in Gesu, che & venuto nella storia, & presente in noi e nella
sua Chiesa e un giorno verra ad instaurare il suo regno di vita eterna
“nello splendore dei santi”, di coloro che lo avranno seguito e avranno
meritato il premio del paradiso. In particolare, le parole della nostra
antifona ben descrivono la doppia generazione del Cristo: se da una
parte, infatti, scorgiamo la generazione divina pensando al momento
“prima della prima luce”, prima della creazione, dall’alira veniamo

istintfivamente rimandati alla nascita nella carne dall’utero” della

Vergine.

Se volessimo rapportare questa profezia ai Vangeli, potremmo citare il
discorso dell’Angelo a Giuseppe in Mt 1,20-21: «Giuseppe, figlio di
Davide, non temere di prendere con te Maria, tua sposa. Infatti il bambino
che é generato in lei viene dallo Spirito Santo; ella dara alla luce un figlio
e tu lo chiamerai Gesu: egli infatti salvera il suo popolo dai suoi peccatin.



Il clima della celebrazione

I Natale & memoriale dell'Incarnazione di Cristo, inizio della
Redenzione, la seconda festa piu importante dell’Anno liturgico dopo la
Pasqua. Il clima di questa celebrazione & solenne, festoso e gioioso. |
canti, sia tradizionali che moderni, svolgono un ruolo importante nel
rendere alla celebrazione il giusto tono.

Venerazione della Nativita

Si consiglia di collocare in presbiterio o in una zona visibile I'immagine
della nativita, come icona o come statua. Essa pu0 essere incensata
dopo la processione di ingresso insieme all’altare.

Monizione iniziale
Prima dell’inizio della liturgia, un lettore potrebbe offrire — non dall’ambone —
una monizione d’inizio, con queste o simili parole:

«Un bambino é nato per noi, ci é stato dato un figlio» (Is 9,5). Oggi ci
raduniamo per contemplare la Gloria di Dio in Gesu, Figlio di Dio, Verbo
eterno del Padre che nasce nella grotta di Betlemme per la nostra
salvezza. Accorriamo assieme ai pastori ad adorare con il cuore e la
mente questo mistero di eterna luce. [Accogliamo la processione di
ingresso con il canto].

Saluto
Si suggerisce I'uso della seguente formula: La pace, la carita e la fede da
parte di Dio Padre e del Signore Gesu Cristo siano con tutti voi.



Atto penitenziale
In questo anno giubilare si consiglia di sostituire I’Atto penitenziale con
il rito di benedizione dell’acqua e aspersione del popolo.

Liturgia della Parola
Si consiglia di cantare il salmo responsoriale e I’Alleluia e il versetto al
Vangelo. Durante la recita del Credo, alle parole e per opera dello Spirito

Santo... si é fatto uomo ci si genuflette.

Prefazio
Si propone il prefazio di Natale lll. Esso richiama a Gesu piena luce che
realizza «il sublime scambio che ci ha redenti».

Preghiera eucaristica
Si consiglia la Preghiera Eucaristica I.

Antifona di comunione
In appendice e disponibile un approfondimento dell’antifona di questa
domenica.

Benedizione solenne

E opportuno utilizzare la benedizione solenne del Tempo di Natale (MR
p.456).



Prima lettura: «ll Signore ha consolato il suo popolo» (s 52,7-10)

Il breve brano scelto come prima lettura per il lezionario del giorno di
Natale & un paragrafo di soli quattro versetti, che risuonano in questa
liturgia come uno squillo di tromba capace di scuotere dal torpore per
farci apprezzare la bellezza del gioioso evento oggi celebrato. La
pericope e tratta da uno degli ultimi capitoli di una lunga sezione del
libro veterotestamentario di Isaia: si tratta della seconda parte di questo
libro, appunto denominata Deutero (= secondo) Isaia, ambientata e
composta non al tempo del profeta dell’VIII secolo, bensi circa due secoli
dopo, verso la fine dell’esilio babilonese. Questa sezione comprende i
capitoli dal 40 al 55 del libro che prende il nome dal profeta Isaia, ed &
nota anche con la definizione di “Libro della Consolazione”, in riferi-
mento alla consolazione che Dio vuole assicurare al popolo d’Israele, in
particolare agli esiliati, con la promessa ineludibile del ritorno in patria.
E Dio stesso I'unico vero Consolatore del suo popolo («lo, io sono il
vostro consolatore», s 51,12), in ogni tempo della storia e in ogni luogo
della terra (paragonabili a un “esilio” in una “valle di lacrime”, secondo
una terminologia poetica che ci e familiare grazie alla grande popolarita
dell’antica antifona mariana Salve Regina). Allo stesso tempo, il Dio
Consolatore chiede a noi, a imitazione del suo cuore, di esercitare fra
noi I'opera di misericordia di “consolare gli afflitti”, con la stessa
consolazione che sperimentiamo ricevendola da Lui nelle nostre
tribolazioni (cfr. 2Cor 1,3-7): «Consolate, consolate il mio popolo» (ls 40,1).
Il tema della consolazione divina per il popolo angosciato attraversa
tutte le profezie del Deutero lIsaia, e le racchiude come dentro una
grande cornice (secondo una struttura formale tipicamente biblica detta
dagli esegeti “inclusione”). Si ricorre infatti a questo tema sia nelle
primissime parole del prologo poc’anzi citate (cfr. Is 40,1) che nell’oracolo



della lettura liturgica di oggi, che di fatto si trova quasi alla fine
dell’intera raccolta, seguito soltanto dall’ultimo dei quattro Carmi del
Servo del Signore e da un epilogo. Oltre ai temi della consolazione e
della redenzione («lIl Signore ha consolato il suo popolo, ha riscattato
Gerusalemme», |Is 52,9), riappare qui un altro elemento gia presente
all'inizio del Deutero Isaia: il «messaggero di buone notizie» (s 41,27;
52,7). Si tratta di una figura poetico-letteraria ma al contempo dai reali
contorni storici: I'araldo che annuncia la pace, avvistato da lontano dalle
sentinelle e accolto con indicibile sollievo da tutto il popolo in trepidante
attesa della lieta notizia. Quest’atmosfera vissuta nel VI sec. a.C. alla
fine della tragica deportazione a Babilonia viene rievocata nella Messa
di oggi come perfetta espressione, gia profeticamente prefigurata
nell’Antico Testamento, di un compimento ancora pil grandioso: € la
nascita di Cristo la vera “buona notizia” di liberazione dalla schiavitu
dell’'umanita, apportatrice di pace e gioia per il rimpatrio da ogni esilio
che ci rende spaesati, realizzazione di tutte le nostre attese e di tutte le
nostre speranze. Il vero riscatto definitivo € quello che Cristo ha
procurato agli uomini con la sua opera di salvezza, che abbraccera non
soltanto il piccolo popolo d’Israele, bensi tutti i popoli del mondo: «tutti
i confini della terra vedranno la salvezza del nostro Dio» (Is 52,10). |l
giorno di Natale inaugura davvero l’estensione universale della
redenzione, che era ancora solo parzialmente intravista dagli antichi
profeti.

Seconda lettura: «Lo adorino tutti gli angeli» (Eb 1,1-6)

Se il Vangelo della notte di Natale si conclude con la laus angelica
descritta dall’evangelista Luca («Gloria a Dio nel pit alto dei cieli e sulla
terra pace agli uomini, che egli ama», Lc 2,14), la seconda lettura della
Messa del giorno rievoca la medesima atmosfera riflettendo sul
rapporto tra Cristo e gli angeli nel grandioso progetto salvifico di Dio. La
liturgia ci ricorda che possiamo meditare il mistero dell’Incarnazione del



Figlio di Dio non soltanto attraverso le pagine dei cosiddetti “Vangeli
dell’infanzia”, e cioé i racconti contenuti nei primi due capitoli rispettiva-
mente di Matteo e di Luca, bensi anche in alcuni altri piccoli “Vangeli
dell’Incarnazione” (potremmo definirli cosi) disponibili in brevi pericopi
sparse nel Nuovo Testamento: e il caso, ad esempio, del prologo del
Vangelo giovanneo, e di alcuni brani dell’epistolario paolino. Anche
I'incipit della Lettera agli Ebrei, scelto nel lezionario per questa Messa,
appartiene a pieno titolo a tale categoria. L'anonimo autore di questo
raffinatissimo scritto greco, della seconda meta del | secolo, lo ha
concepito come un’estesa omelia sul nuovo sommo sacerdozio di Cristo,
comparato alle categorie di quello ebraico e spiegato grazie ai modelli
sacerdotali tipici delle istituzioni dell’antico Israele. La Lettera inizia con
un sommario sulla storia della rivelazione biblica, dai patriarchi e i
profeti dell’Antico Testamento alla nuova epifania divina nella Parola
pronunciata dal Figlio di Dio incarnato: I’evento che celebriamo a Natale
mantiene la sua intrinseca attualita permanente per il carattere
definitivo di questa «Parola potente» (Eb 1,3). Essa, infatti, dopo una
preparazione iniziata «nei tempi antichi» (Eb 1,1), si € manifestata
«ultimamente, in questi giorni» (Eb 1,1-2), e richiede di essere ascoltata
«ogni giorno, finché dura questo oggi» (Eb 3,13). La liturgia, che rende
sempre “presente” il mistero di fede, abbracciando la memoria della sua
manifestazione storica e I'attesa piena di speranza nel suo compimento
definitivo, fa anche del Natale un evento che accade “oggi” e che irradia
la propria luce al di la e al di sopra del tempo: il Verbo di Dio,
incarnandosi in un preciso momento della storia umana e in un luogo
definito dello spazio terreno, si inserisce nell’esperienza di vita degli
uomini e comunica con loro, rendendo accessibile e comprensibile «la
sua parola, cioé il mistero nascosto da secoli e da generazioni, ma ora
manifestato ai suoi santi, ai quali Dio volle far conoscere la gloriosa
ricchezza di questo mistero in mezzo ai pagani, cioé Cristo in voi,
speranza della gloria» (Col 1,25-27). Questo mistero di luce, per il quale il



Figlio viene definito proprio una luminosa «irradiazione della sua [cioé
di Dio] gloria» (Eb 1,3), coinvolge anche la sua superiorita rispetto agli
angeli che abbiamo gia visto evocata nel Vangelo natalizio lucano. Cristo
e «tanto superiore agli angeli quanto pit eccellente del loro é il nome
che ha ereditato» (Eb 1,4), innanzitutto per un rapporto irripetibile di
eterna figliolanza divina, a proposito del quale la Lettera agli Ebrei cita
le parole che Dio stesso pronuncia in un Salmo regale: «Tu sei mio figlio,
0ggi ti ho generato» (Sal 2,7; cfr. Eb 1,5). Questa reminiscenza biblica ci
aiuta ad affiancare il mistero natalizio del Verbo Incarnato a quello
dell’eterna generazione dello stesso Figlio prima del tempo: in quanto
Figlio sin dall’eternita, gli appartiene in modo pienamente congeniale
una manifestazione in terra attraverso una “nascita” filiale anche
secondo la carne umana. |l Figlio di Dio diviene cosi anche Figlio
dell’'uomo, generato da Dio e ora «nato da donna» (Gal 4,4). In quanto
“Figlio dell’'uomo”, Egli realizzera la visione del profeta Daniele: il Padre
gli conferira potere eterno su tutti i popoli, e un regno glorioso che non
sara mai distrutto (cfr. Dn 7,13-14). Ed ecco, alla fine di questa seconda
lettura, un riferimento ancora piu esplicito al mistero del Natale,
descritto dalla prospettiva del Padre quasi riecheggiando il canto
angelico del Gloria: «quando introduce il primogenito nel mondo, dice:
“Lo adorino tutti gli angeli di Dio”» (Eb 1,6; cfr. Dt 32,43 LXX; Sal 97,7).

Vangelo: «Venne ad abitare in mezzo a noi» (Gv 1,1-18)

Il Prologo del Quarto Vangelo € uno di quei piccoli “Vangeli dell’Incarna-
zione” del Nuovo Testamento che, in ciascun caso secondo uno stile
proprio, tratteggiano il grande mistero che la liturgia celebra a Natale.
Secondo il grandioso quadro descritto nel Prologo giovanneo, I'eterno
Figlio e Verbo di Dio si fa uomo anzitutto perché la sua delizia & stata da
sempre poter porre la propria dimora in mezzo agli uomini (cfr. Pr 8,31).
Ma Egli viene anche per donare loro la sua stessa vita, squarciando con
la propria luce le tenebre del mondo: «per noi uomini e per la nostra



salvezza», quindi, come riassume bene il Simbolo di fede niceno-
costantinopolitano. La liturgia ci consente di gustare la contemplazione
di questa pagina evangelica in due celebrazioni festive del tempo
natalizio: avremo modo di tornare a meditarvi, infatti, anche nella
seconda domenica dopo Natale, in modo da poterne progressivamente
scoprire la ricchezza e la profondita.

Iniziamo oggi ponendoci in umile e silenziosa adorazione della sublime
condiscendenza divina (la synkatabasis tanto cara alla riflessione dei
Padri della Chiesa greca), per la quale il Logos di Dio, eternamente
preesistente alla creazione del mondo, sin dal principio (arché) «era
presso Dio» ed «era Dio» (Gv 1,1). Il suo coinvolgimento col mondo si
manifestd innanzitutto esercitando un ruolo attivo nel progetto e
nell’atto creativo del Padre: «tutto é stato fatto per mezzo di lui e senza
di lui nulla é stato fatto di cio che esiste» (Gv 1,2). Finalmente, il Verbo
stesso venne nel mondo, per condividere la vita degli uomini con una
presenza che a ben riflettere non pud non lasciarci sempre stupiti, se
non sbalorditi: Dio, pur conservando l'invisibilita e I'intangibilita della
sua trascendenza, sceglie di farsi uomo, di nascere nella carne. L’autore
del Quarto Vangelo non potra fare a meno di esprimere nuovamente
cotanto stupore all’inizio della sua prima Lettera: «Quello che era da
principio, quello che noi abbiamo udito, quello che abbiamo veduto con
i nostri occhi, quello che contemplammo e che le nostre mani toccarono
del Verbo della vita» (1Gv 1,1). Dio si abbassa, discende in terra: la sua
Parola infinita, per rendersi comprensibile agli uomini, in un certo senso
si “abbrevia”, secondo una suggestione particolarmente amata dai Padri
della Chiesa nell’'interpretare alcuni versetti biblici (cfr. Is 10,23; Rm 9,28).
Mistero di vita, di luce e di gloria (cfr. Gv 1,4.9.14b): «il Verbo si fece carne
e venne ad abitare in mezzo a noi» (Gv 1,14).



Il testo
Tutti i confini della terra hanno veduto
la salvezza del nostro Dio.

Il testo & preso dal Salmo 97, un carme che ha l'intenzione di lodare Dio
per i prodigi compiuti lungo la storia della salvezza fin dall’epoca dei
patriarchi, presentandolo alle nazioni straniere come il solo vero Dio, che
ha scelto il suo popolo Israele tra tutti gli altri, considerandolo sua
proprietd. Sono anche presenti — alla fine del salmo — un richiamo cosmico,
con i fiumi e le montagne che esultano per il loro creatore, e un richiamo
escatologico, con I'immagine del giudizio finale, un giudizio improntato
sulla giustizia e sulla rettitudine da parte di Dio, Giusto e Retto. |l testo
latino appare una buona trasposizione — quasi letterale — sia dell’ebraico
che del greco della LXX, tuttavia, proprio quest'ultima sembra orientare
il senso del testo verso una prospettiva soteriologica. Nel testo ebraico,
infatti, in questo versetto si celebra la liberazione operata dal Signore
presumibilmente dalla schiavitt egiziana: il vocabolo usato & yeshuah, che
significa propriamente liberare da una situazione di costrizione, rendere
sicuro, salvare da un nemico, con una sfumatura piuttosto pragmatica. La
LXX traduce il vocabolo con cwtrplov (sotérion), donando al contesto una
sfumatura piv ampia, che poi I'interpretazione messianica dei testi fard
coincidere con la liberazione non solo fisica, ma anche morale dagli
asservimenti ai popoli conquistatori ad opera del messia, considerato

appunto il salvatore (owtnp, sotér).

Interpretazione cristologica

Venendo alla interpretazione del salmo in chiave cristiana, comprendiamo
come Gesu Cristo, il Messia atteso, é il Salvatore del mondo: lo indica il
suo stesso nome. L'’Angelo, parlando in sogno a Giuseppe afferma: (Lo



chiamerai Gesu», che significa Dio salva. E lui la salvezza del nostro Dio
che si impone come atto unico e definitivo della redenzione del cosmo. Si
pud affermare, infatti, che & proprio a partire dal mistero dell’incarna-
zione del Verbo che si compie il mistero pasquale: la passione, la morte
e la risurrezione di Cristo sono possibili in forza della sua incarnazione.
Attraverso di essa, Gesu ha potuto prendere su di sé la condizione umana
addossandosi anche il peccato dell’'uvomo (cf. 2Cor 5,21) e soltanto cosi
rendere efficace pienamente il suo sacrificio d’obbedienza al Padre.

Parimenti, I'incarnazione ha reso visibile una volta per tutte ai sensi umani
questa salvezza, che non si & manifestata secondo leggi metafisiche, ma
nel nostro mondo, nella nostra storia, alla nostra portata. Non a caso la
LXX traduce il verbo vedere con gi6ov (eidon), il verbo della visione
profonda, della conoscenza e della sapienza: I'incarnazione del Verbo
non & solo un fatto visibile con gli occhi del corpo, ma & soprattutto una
realtd conoscibile e comprensibile agli occhi della mente. Dio ci ha parlato
e continua a parlarci secondo i nostri linguaggi, secondo le possibilita
fisiche e psichiche del nostro corpo, e ci dona poi il suo Spirito e la Grazia
di poter dialogare, aggiungendo nell’incontro personale con lui cid che
manca alle nostre facolta.

by

La Salvezza, in Cristo Gesu nato dalla Vergine, & per noi, per tutti noi.
Oggi pit che mai possiamo affermare, grazie ai nuovi mezzi di
comunicazione, che tutti i confini della terra hanno saputo di questa
salvezza: potremmo chiederci, allora, come mai il mondo si trova in uno
stato permanente di guerra; come mai la via buona del Vangelo non &
percorsa dall’'umanitd; come mai la logica del potere e del denaro
prevalgono su quella dellamore. Potremmo rispondere a queste
domande riflettendo sulla veritd di quanto il testo dell’antifona ci
propone: abbiamo davvero compreso ed esperito (eidon) I'incontro
salvifico con Cristo? Abbiamo davvero portato il suo messaggio a vivere
nella nostra vita, nelle nostre parole, nei nostri gesti, nelle nostre scelte?



