
  
U

ff
ic

io
 L

it
u

rg
ic

o
 d

el
la

 D
io

ce
si

 d
i S

a
n

 M
a

ri
n

o
-M

o
n

te
fe

lt
ro

 

25
 d

ic
em

b
re

 2
0

25
 

N
a

ta
le

 d
e

l 
S
ig

n
o

re
 

 

Es
tr

at
to

 d
el

 S
u

ss
id

io
 C

EI
 p

er
 il

 T
e

m
p

o
 d

i N
at

al
e 

      

 

 

 

«E’ APPARSA  

LA GRAZIA  

DI DIO» 
 

 

Gesù, luce che non tramonta,                                

è  venuto per rischiarare                                              

le tenebre più oscure                                               

del cuore dell’uomo 



 

Il Natale del Signore1 

«Dopo l’annuale celebrazione del mistero pasquale, la Chiesa non ha 

nulla di più sacro della celebrazione del Natale del Signore e delle sue 

prime manifestazioni»2. La seconda festività cristiana più importante, il 

Natale, ha un’origine molto antica. Attestata nel IV secolo, probabilmen-

te era celebrata già nel III a Roma, per poi diffondersi prima nell’Occi-

dente e poi nell’Oriente cristiano. Il suo posizionamento al 25 dicembre 

ha un grande valore simbolico. Molto vicino al solstizio d’inverno, 

quando le giornate iniziano ad allungarsi, può rimandare al ritorno della 

luce dopo un periodo di buio. Qualcuno aveva ipotizzato un legame tra 

la festa del Natale e quella di una divinità romana, il Sol Invictus, che 

sarebbe stato festeggiato proprio il 25 dicembre. Ormai, nessuno storico 

dà credito a questa tesi che presenta troppi problemi e troppe poche 

prove. Molto più semplicemente, il sole è sempre stato un elemento 

iconografico che rimanda a Gesù, il sole di giustizia, la luce che non 

tramonta venuta per rischiarare le tenebre più oscure del cuore 

dell’uomo. Cristo è la luce del mondo, lumen gentium, come ricorda 

anche un importante documento del Concilio Vaticano II.  Il Natale è la 

festa memoriale dell’evento in cui questa luce è entrata nel cuore 

dell’umanità. La festa cristiana è, quindi, una festa di luce. Alcuni 

elementi liturgici richiamano questa dimensione: la stella seguita dai 

magi, lo splendore degli angeli che avvolge i pastori, il prologo di 

Giovanni. Questi contrastano con l’evidente buio della notte da cui i 

personaggi sono circondati. Alla sua nascita, Gesù appare come una luce 

splendente nelle tenebre più fitte. Le stesse decorazioni natalizie 

dovrebbero rimandare a questa simbologia. (CEI – Guida al Tempo di Natale) 

 
1 Una ricca e approfondita introduzione al Tempo di Natale è disponibile nella “Guida 
al Tempo di Natale” che si allega. 
2 Norme per l’Anno liturgico e il calendario, n. 32. 



 
 

 

 

L'ARTE DEL CELEBRARE 

 

Il clima della celebrazione 

Il carattere del Tempo di Natale è festivo e solenne. Ciò deve trovare 

una corrispondenza nel modo di celebrare: nella scelta dei canti, 

dell’abbellimento della chiesa, nella partecipazione del popolo alle 

sante celebrazioni. Il carattere festivo è dato in modo speciale dai canti. 

Primo fra tutti, la liturgia propone il Gloria come canto specifico del 

Natale. 

 

La Veglia 

«È opportuno che alla Messa nella notte si faccia precedere la 

celebrazione dell’Ufficio delle letture, ordinando la liturgia nel modo 

seguente. Il sacerdote e i ministri, rivestiti delle vesti liturgiche per la 

Messa, si recano processionalmente all’altare. Nel frattempo si esegue 

il canto d’ingresso (canto di ingresso o invitatorio o inno). Dopo il saluto 

e una breve introduzione, si prosegue con la salmodia e le letture 

dell’Ufficio. Dopo la seconda lettura con il suo responsorio, si canta il 

Gloria e la Messa prosegue come al solito (cfr. Principi e norme per la Liturgia 

delle Ore, n. 98)» [MR pag. 36 n. 1]. 

 

Proclamazione della Kalenda 

È opportuno proclamare o cantare la kalenda. La liturgia custodisce 

questo canto molto antico, da datarsi tra VII e VIII secolo. Il testo 

contenuto nel Martirologio Romano ripercorre in modo solenne le 

tappe più importanti della storia della salvezza dalla creazione fino 

all’Incarnazione. 

Messa della Notte 



Saluto 

Si suggerisce l’uso della seguente formula: La pace, la carità e la fede da 

parte di Dio Padre e del Signore Gesù Cristo siano con tutti voi. 

 

Atto penitenziale   

Se viene celebrato l’Ufficio di letture, l’Atto penitenziale viene omesso. 

Altrimenti, si consiglia in questo anno giubilare di sostituirlo con il rito di 

benedizione dell’acqua e aspersione del popolo. 

 

Liturgia della Parola 

Si consiglia di cantare il salmo responsoriale e l’Alleluia e il versetto al 

Vangelo. Durante la recita del Credo, alle parole e per opera dello Spirito 

Santo… si è fatto uomo ci si genuflette. Si può qui inserire qualche 

istante di adorazione silenziosa all’icona del bambino Gesù. 

 

Prefazio 

Si propone il prefazio di Natale I. Esso utilizza l’immagine di Cristo luce 

nuova del fulgore divino che permette di conoscere visibilmente Dio e 

accedere alle realtà invisibili. 

 

Preghiera eucaristica 

Si consiglia la Preghiera Eucaristica I. 

 

Antifona di comunione 

In appendice è disponibile un approfondimento dell’antifona di questa 

domenica. 

 

Benedizione solenne 

È opportuno utilizzare la benedizione solenne del Tempo di Natale (MR 

p.456). 

 



L'ARTE DEL PREDICARE 

 

Prima lettura: «Un bambino è nato per noi» (Is 9,1-6) 

Tutta la Chiesa è radunata questa notte per contemplare la Natività di 

Cristo nella Messa notturna, maestosa per la sua solennità ma al 

contempo suggestiva per la sua calda intimità familiare. Il canto del 

Gloria vi risuona con maggior pertinenza di sempre, rievocando la 

medesima laus angelica descritta nel Vangelo della Messa (cfr. Lc 2,14).    

I riti introduttivi, dall’antifona d’ingresso all’orazione colletta, espon-

gono, come una vera e propria ouverture musicale, i temi e i motivi 

caratteristici dell’indole liturgica propria di questa celebrazione: la gioia, 

la pace, la regalità messianica del Bambino che nasce, la folgorante 

irruzione della luce divina nel buio della notte, il coinvolgimento 

universale di cielo e terra in questa esultanza (tema ripreso anche dal 

salmo responsoriale: «Gioiscano i cieli, esulti la terra», Sal 95/96,11). La 

Liturgia della Parola esordisce rivelando che tutta questa meravigliosa 

atmosfera liturgica affonda le proprie radici in profezie antichissime, 

attraverso le quali le Sacre Scritture hanno preparato con plurisecolare 

anticipo la trepidante attesa dell’evento celebrato in questa notte. La 

prima lettura è tratta infatti da quella celebre sezione del libro di Isaia 

comunemente denominata come “libro dell’Emmanuele” (Is 6-12): si 

tratta di alcuni capitoli che narrano eventi risalenti all’epoca del 

cosiddetto Isaia storico, il grande profeta vissuto nell’VIII sec. a.C., al 

quale sono attribuite le profezie confluite nella prima parte del libro 

biblico che porta il suo nome, precisamente nei primi suoi 39 capitoli (il 

cosiddetto Proto Isaia). Nella letteratura colta delle civiltà mediterranee 

e mediorientali antiche, era molto diffuso il genere poetico dell’ode alla 

nascita di un erede al trono regale, composta da poeti di corte che 

celebravano l’imminente arrivo di un nuovo figlio del re con elogi ed 

espressioni beneauguranti. Anche nella Bibbia è rimasta traccia di 



questa sensibilità, sebbene la profezia sulla nascita dell’Emmanuele 

(«Dio è con noi», nome dai migliori auspici) non possa esaurire il proprio 

significato più profondo nel suo contesto storico (cioè la previsione della 

nascita di Ezechia, figlio di Acaz, re di Giuda al tempo di Isaia): la sua 

interpretazione è proiettata, su un orizzonte molto più ampio, all’attesa 

di un re messia che manifesterà in modo inedito un intervento potente 

di Dio (cfr. Is 7,10-17). In questo clima si innesta, in modo incisivo, il testo 

poetico della prima lettura di questa Messa: l’annuncio gioioso 

dell’arrivo di una luce nuova per tutto il popolo, immerso nella notte e 

nelle tenebre che simboleggiano il male e la paura. Ascoltare questo 

grido di vittoria proprio nel mezzo della notte del 25 dicembre, così 

vicina al solstizio invernale, nel momento dell’anno in cui maggiormente 

sembra trionfare il buio, fa risaltare ancora di più il bisogno che il mondo 

ha di tale luce, e l’anelito dell’umanità ad accoglierla. E questa luce si 

concentra tutta sul segno paradossalmente minuscolo della nascita di 

un bambino, nel quale tuttavia il popolo può finalmente ritenere 

esaudite tutte le proprie speranze. Sono speranze di pace, di liberazione 

dalla schiavitù, di protezione da parte di un sovrano dalle prerogative 

non soltanto umane, ma decisamente divine. Isaia le esprime con una 

lista quasi litanica di titoli regali: «Consigliere mirabile, Dio potente, 

Padre per sempre, Principe della pace» (Is 9,5). Nessun governante 

terreno, nemmeno nella più ampollosa retorica di un poeta di regime, 

potrebbe promettere un’estensione infinita ed eterna del proprio 

dominio: solo a Gesù, Figlio divino e Messia regale, spetterà 

definitivamente il trono e il regno di Davide, «che egli viene a 

consolidare e rafforzare con il diritto e la giustizia, ora e per sempre» (Is 

9,6).  

Seconda lettura: «Porta salvezza a tutti» (Tt 2,11-14) 

Durante il Tempo di Avvento abbiamo meditato sulla duplice 

dimensione del clima di “attesa” tipico di quel periodo liturgico: la 



memoria della prima attesa messianica annunciata dai profeti 

nell’Antico Testamento, che ha trovato compimento nell’incarnazione 

del Figlio di Dio, e l’attesa definitiva del suo ritorno glorioso alla fine dei 

tempi, che è il cuore della più autentica speranza cristiana, come 

peraltro è stato ampiamente messo in luce durante tutto l’anno 

giubilare, dal tema “Pellegrini di speranza”. Il Tempo di Natale, che la 

liturgia inaugura proprio in questa santa notte, non archivia la spiccata 

bidimensionalità dell’Avvento, sebbene intensifichi l’attenzione soprat-

tutto sulla prima venuta di Cristo nella storia, con la celebrazione e la 

meditazione della sua Natività secondo la carne. Ne è prova la seconda 

lettura di questa Messa, che consolida l’ampia prospettiva di questo 

grande mistero. Infatti, non soltanto vi leggiamo che con l’evento storico 

dell’arrivo di Cristo «è apparsa la grazia di Dio» (Tt 2,11), illuminando e 

guidando moralmente il presente dell’umanità («ci insegna a rinnegare 

l’empietà e i desideri mondani e a vivere in questo mondo con sobrietà, 

con giustizia e con pietà», Tt 2,12), ma ci viene altresì ricordato che 

viviamo pur sempre «nell’attesa della beata speranza e della 

manifestazione della gloria del nostro grande Dio e salvatore Gesù 

Cristo» (Tt 2,13).  Lo sguardo sul Natale proietta dunque il nostro cuore a 

riconoscere integralmente la “visita” che Dio concede a tutti e a ciascu-

no: la prima venuta del Figlio e l’incontro - personale e comunitario - con 

Lui che si perpetua nella storia e che lo fa sempre “nascere” idealmente 

nella nostra vita, fino alla sua ultima gloriosa venuta. In questo pur breve 

brano tratto da una delle cosiddette “lettere pastorali”, indirizzate a 

Timoteo e a Tito, fedeli e stimati collaboratori dell’apostolo Paolo 

nell’evangelizzazione e nella guida delle prime comunità cristiane, tutto 

il mistero di Cristo viene dunque compreso e sintetizzato: dall’incarna-

zione alla “parusìa”, attraverso l’aspetto delle sue epifanie (come 

emerge da alcune scelte lessicali quali “è apparsa” o “manifestazione 

nella gloria”), facendo risaltare l’aspetto centrale e culminante, attorno 

al quale ruota l’intero mistero, cioè quello pasquale («Egli ha dato se 



stesso per noi, per riscattarci da ogni iniquità», Tt 2,14). Proprio la 

rivelazione di questo senso pasquale, al quale già tende l’evento 

natalizio, aiuta a comprendere la chiave di lettura della venuta di Cristo, 

cioè la sua volontà salvifica universale: essa infatti «porta salvezza a tutti 

gli uomini» (Tt 2,11), racchiudendo in un unico piano divino il Natale con 

la Passione e Resurrezione. Ma il testo biblico non esaurisce le proprie 

argomentazioni su questo pilastro della fede. C’è un’altra “nascita”, 

correlata alla Natività del Salvatore e pienamente implicata con essa: la 

generazione della Chiesa. Cristo ci ha redenti infatti per «formare per sé 

un popolo puro che gli appartenga, pieno di zelo per le opere buone» (Tt 

2,14).  

Vangelo: «Una grande gioia, che sarà di tutto il popolo» (Lc 2,1-14) 

Questo popolo nasce insieme con Lui, essendo già presente nell’annun-

cio dell’angelo ai pastori nel racconto lucano del Vangelo di questa 

Messa: «Non temete: ecco, vi annuncio una grande gioia, che sarà di 

tutto il popolo» (Lc 2,10). Sì, «tutto il popolo»: non soltanto la primizia 

dell’elezione divina costituita dalle tribù d’Israele, ma implicitamente 

anche l’immensa moltitudine del popolo che proprio in quei giorni 

veniva censito in «tutta la terra» (Lc 2,1), e che - seppur oggettivamente 

limitato ai residenti nei territori dell’impero romano - impersonava 

simbolicamente l’intera umanità. Il popolo che Dio ha formato e 

plasmato sul calco del Figlio deve essere contrassegnato, prima di tutto, 

da questo distintivo: «una grande gioia». Altrimenti, non sarebbe il 

popolo del Natale, non sarebbe il popolo degli adoratori di Cristo, non 

sarebbe il destinatario della “buona novella” proclamata dall’angelo ai 

pastori.  Il Vangelo di questa notte ricorda a tutti i cristiani che non è più 

possibile essere tristi, già per il “semplice” motivo che «oggi, nella città 

di Davide, è nato per voi un Salvatore, che è Cristo Signore» (Lc 2,11): è un 

sospiro di sollievo, uno scampanio a festa, quasi un urlo da stadio o 

l’esplosione di un nuovo big bang, è una notizia che merita la più grande 



esultanza. Sembra già di pregustare la meraviglia e quasi l’euforia che 

susciterà un altro annuncio angelico, e che risuonerà per tutti i secoli 

fino agli estremi confini della terra: «È risorto!» (Lc 24,6).  Come sarebbe 

desiderabile che ciascun cristiano, anche nelle circostanze più dramma-

tiche o preoccupanti della sua esistenza, potesse immediatamente 

ricordare questa «grande gioia» donatagli la notte di Natale, per 

ritrovare speranza e ricominciare con forza e slancio ad affrontare le pur 

inevitabili difficoltà della vita! Certamente, il Vangelo non fa evadere 

dalla realtà, anche da quella più cruda: il contesto di questa «grande 

gioia» è accompagnato dai disagi della piccola famiglia di Nazaret, dalla 

precarietà delle condizioni logistiche in cui Maria si trova a partorire 

Gesù, dalla povertà di una mangiatoia riadattata come improvvisata 

culla di fortuna.  Ma la gioia di Cristo non dipende da fattori ambientali 

o contestuali: è una gioia soprannaturale, che nemmeno la croce può 

diminuire; è il paradosso tipicamente cristiano della grandezza nascosta 

nella piccolezza («Questo per voi il segno: troverete un bambino avvolto 

in fasce», Lc 2,12).  Lo stupore di quell’atmosfera incantata e 

incantevole, dal sapore quasi “magico”, che coinvolse di sorpresa i 

pastori di Betlemme, conserva intatte fino a oggi le sue emozioni anche 

nelle nostre assemblee liturgiche della notte di Natale. Oggi, dopo la 

proclamazione di questo Vangelo, durante la professione di fede, 

rievocheremo infatti il gesto di adorazione dei pastori, con la suggestiva 

genuflessione orante al canto dell’Et incarnatus est, che immortala la 

memoria di questa notte santa nel Credo perenne della Chiesa.  

 

 



Appendice 

L’Antifona di comunione 
 

Il testo 

Il testo di questa famosissima Antifona di comunione è desunto dal Salmo 

109, uno dei cosiddetti salmi regali, che la cristianità ha poi potuto 

felicemente e facilmente applicare al Cristo.  

 

Nello splendore dei santi, 

dall’utero ti ho generato prima dell’aurora. 

Il testo è desunto dalla Vulgata e non è perfettamente aderente alla 

lezione ebraica che potremmo così tradurre: negli splendori della santità, 

dal grembo dell’aurora a te viene la rugiada della gioventù. Il salmo, 

secondo alcuni studiosi, nacque in epoca monarchica (già nel X sec. a.C.) 

per celebrare il re (probabilmente lo stesso Davide): «“dal grembo 

dell’aurora”, che è simbolo di vita, di luce, di nuova storia, “a te”, cioè 

verso il sovrano e davanti a lui, giunge la “rugiada della giovinezza”, 

cioè il fiore del popolo e dell’esercito, la gioventù pronta a mettersi al 

servizio del re».   

Il testo del versetto 3, dalla cui seconda parte è estrapo-lata la nostra 

antifona, è «uno dei versetti più discussi di tutta la Bibbia» a causa 

dell’oscurità del testo ebraico. Non a caso, già i traduttori della LXX si 

orientarono su un’interpretazione diversa, da cui anche Girolamo traduce 

la sua versione del salmo. Non potendo più riferirsi al sovrano regnante, 

quando ormai Israele era in esilio, si cominciò ad interpretare questo 

Salmo in chiave escatologico-messianica, orientandolo al futuro re-Messia 

che avrebbe radunato attorno a lui il popolo eletto e instaurato il suo 

regno di pace e giustizia.  

Interpretazione cristologica  

A questo punto, il Salmo si apre ad una ulteriore lettura: quella 

cristologica. Noi abbiamo riconosciuto in Gesù il Verbo mandato dal 



Padre per redimere il mondo, il “servo di YHWH” profetato da Isaia, il 

“Figlio dell’uomo che dovette molto soffrire” (cf. Mc 8,31); in una parola: il 

Messia atteso, il Cristo. A lui, dunque, noi cristiani applichiamo il contenuto 

del Salmo: si uniscono le due prospettive (quella presente e quella 

escatologica) in Gesù, che è venuto nella storia, è presente in noi e nella 

sua Chiesa e un giorno verrà ad instaurare il suo regno di vita eterna 

“nello splendore dei santi”, di coloro che lo avranno seguito e avranno 

meritato il premio del paradiso. In particolare, le parole della nostra 

antifona ben descrivono la doppia generazione del Cristo: se da una 

parte, infatti, scorgiamo la generazione divina pensando al momento 

“prima della prima luce”, prima della creazione, dall’altra veniamo 

istintivamente rimandati alla nascita nella carne dall’”utero” della 

Vergine.  

Se volessimo rapportare questa profezia ai Vangeli, potremmo citare il 

discorso dell’Angelo a Giuseppe in Mt 1,20-21: «Giuseppe, figlio di 

Davide, non temere di prendere con te Maria, tua sposa. Infatti il bambino 

che è generato in lei viene dallo Spirito Santo; ella darà alla luce un figlio 

e tu lo chiamerai Gesù: egli infatti salverà il suo popolo dai suoi peccati». 

 

  



 
 

 

 

L'ARTE DEL CELEBRARE 

 

Il clima della celebrazione 

Il Natale è memoriale dell’Incarnazione di Cristo, inizio della 

Redenzione, la seconda festa più importante dell’Anno liturgico dopo la 

Pasqua. Il clima di questa celebrazione è solenne, festoso e gioioso. I 

canti, sia tradizionali che moderni, svolgono un ruolo importante nel 

rendere alla celebrazione il giusto tono.  

Venerazione della Natività 

Si consiglia di collocare in presbiterio o in una zona visibile l’immagine 

della natività, come icona o come statua. Essa può essere incensata 

dopo la processione di ingresso insieme all’altare. 

Monizione iniziale   

Prima dell’inizio della liturgia, un lettore potrebbe offrire – non dall’ambone –  

una monizione d’inizio, con queste o simili parole:  

 

«Un bambino è nato per noi, ci è stato dato un figlio» (Is 9,5). Oggi ci 

raduniamo per contemplare la Gloria di Dio in Gesù, Figlio di Dio, Verbo 

eterno del Padre che nasce nella grotta di Betlemme per la nostra 

salvezza. Accorriamo assieme ai pastori ad adorare con il cuore e la 

mente questo mistero di eterna luce. [Accogliamo la processione di 

ingresso con il canto]. 

 

Saluto 

Si suggerisce l’uso della seguente formula: La pace, la carità e la fede da 

parte di Dio Padre e del Signore Gesù Cristo siano con tutti voi. 

Messa del giorno 



 

Atto penitenziale   

In questo anno giubilare si consiglia di sostituire l’Atto penitenziale con 

il rito di benedizione dell’acqua e aspersione del popolo. 

 

Liturgia della Parola 

Si consiglia di cantare il salmo responsoriale e l’Alleluia e il versetto al 

Vangelo. Durante la recita del Credo, alle parole e per opera dello Spirito 

Santo… si è fatto uomo ci si genuflette.  

 

Prefazio 

Si propone il prefazio di Natale III. Esso richiama a Gesù piena luce che 

realizza «il sublime scambio che ci ha redenti». 

 

Preghiera eucaristica 

Si consiglia la Preghiera Eucaristica I. 

 

Antifona di comunione 

In appendice è disponibile un approfondimento dell’antifona di questa 

domenica. 

 

Benedizione solenne 

È opportuno utilizzare la benedizione solenne del Tempo di Natale (MR 

p.456). 

  



L'ARTE DEL PREDICARE 

 

Prima lettura: «Il Signore ha consolato il suo popolo»  (Is 52,7-10) 

Il breve brano scelto come prima lettura per il lezionario del giorno di 

Natale è un paragrafo di soli quattro versetti, che risuonano in questa 

liturgia come uno squillo di tromba capace di scuotere dal torpore per 

farci apprezzare la bellezza del gioioso evento oggi celebrato. La 

pericope è tratta da uno degli ultimi capitoli di una lunga sezione del 

libro veterotestamentario di Isaia: si tratta della seconda parte di questo 

libro, appunto denominata Deutero (= secondo) Isaia, ambientata e 

composta non al tempo del profeta dell’VIII secolo, bensì circa due secoli 

dopo, verso la fine dell’esilio babilonese. Questa sezione comprende i 

capitoli dal 40 al 55 del libro che prende il nome dal profeta Isaia, ed è 

nota anche con la definizione di “Libro della Consolazione”, in riferi-

mento alla consolazione che Dio vuole assicurare al popolo d’Israele, in 

particolare agli esiliati, con la promessa ineludibile del ritorno in patria. 

È Dio stesso l’unico vero Consolatore del suo popolo («Io, io sono il 

vostro consolatore», Is 51,12), in ogni tempo della storia e in ogni luogo 

della terra (paragonabili a un “esilio” in una “valle di lacrime”, secondo 

una terminologia poetica che ci è familiare grazie alla grande popolarità 

dell’antica antifona mariana Salve Regina). Allo stesso tempo, il Dio 

Consolatore chiede a noi, a imitazione del suo cuore, di esercitare fra 

noi l’opera di misericordia di “consolare gli afflitti”, con la stessa 

consolazione che sperimentiamo ricevendola da Lui nelle nostre 

tribolazioni (cfr. 2Cor 1,3-7): «Consolate, consolate il mio popolo» (Is 40,1). 

Il tema della consolazione divina per il popolo angosciato attraversa 

tutte le profezie del Deutero Isaia, e le racchiude come dentro una 

grande cornice (secondo una struttura formale tipicamente biblica detta 

dagli esegeti “inclusione”). Si ricorre infatti a questo tema sia nelle 

primissime parole del prologo poc’anzi citate (cfr. Is 40,1) che nell’oracolo 



della lettura liturgica di oggi, che di fatto si trova quasi alla fine 

dell’intera raccolta, seguìto soltanto dall’ultimo dei quattro Carmi del 

Servo del Signore e da un epilogo.  Oltre ai temi della consolazione e 

della redenzione («Il Signore ha consolato il suo popolo, ha riscattato 

Gerusalemme», Is 52,9), riappare qui un altro elemento già presente 

all’inizio del Deutero Isaia: il «messaggero di buone notizie» (Is 41,27; 

52,7). Si tratta di una figura poetico-letteraria ma al contempo dai reali 

contorni storici: l’araldo che annuncia la pace, avvistato da lontano dalle 

sentinelle e accolto con indicibile sollievo da tutto il popolo in trepidante 

attesa della lieta notizia.  Quest’atmosfera vissuta nel VI sec. a.C. alla 

fine della tragica deportazione a Babilonia viene rievocata nella Messa 

di oggi come perfetta espressione, già profeticamente prefigurata 

nell’Antico Testamento, di un compimento ancora più grandioso: è la 

nascita di Cristo la vera “buona notizia” di liberazione dalla schiavitù 

dell’umanità, apportatrice di pace e gioia per il rimpatrio da ogni esilio 

che ci rende spaesati, realizzazione di tutte le nostre attese e di tutte le 

nostre speranze.  Il vero riscatto definitivo è quello che Cristo ha 

procurato agli uomini con la sua opera di salvezza, che abbraccerà non 

soltanto il piccolo popolo d’Israele, bensì tutti i popoli del mondo: «tutti 

i confini della terra vedranno la salvezza del nostro Dio» (Is 52,10). Il 

giorno di Natale inaugura davvero l’estensione universale della 

redenzione, che era ancora solo parzialmente intravista dagli antichi 

profeti.  

Seconda lettura: «Lo adorino tutti gli angeli» (Eb 1,1-6) 

Se il Vangelo della notte di Natale si conclude con la laus angelica 

descritta dall’evangelista Luca («Gloria a Dio nel più alto dei cieli e sulla 

terra pace agli uomini, che egli ama», Lc 2,14), la seconda lettura della 

Messa del giorno rievoca la medesima atmosfera riflettendo sul 

rapporto tra Cristo e gli angeli nel grandioso progetto salvifico di Dio. La 

liturgia ci ricorda che possiamo meditare il mistero dell’Incarnazione del 



Figlio di Dio non soltanto attraverso le pagine dei cosiddetti “Vangeli 

dell’infanzia”, e cioè i racconti contenuti nei primi due capitoli rispettiva-

mente di Matteo e di Luca, bensì anche in alcuni altri piccoli “Vangeli 

dell’Incarnazione” (potremmo definirli così) disponibili in brevi pericopi 

sparse nel Nuovo Testamento: è il caso, ad esempio, del prologo del 

Vangelo giovanneo, e di alcuni brani dell’epistolario paolino. Anche 

l’incipit della Lettera agli Ebrei, scelto nel lezionario per questa Messa, 

appartiene a pieno titolo a tale categoria. L’anonimo autore di questo 

raffinatissimo scritto greco, della seconda metà del I secolo, lo ha 

concepito come un’estesa omelia sul nuovo sommo sacerdozio di Cristo, 

comparato alle categorie di quello ebraico e spiegato grazie ai modelli 

sacerdotali tipici delle istituzioni dell’antico Israele. La Lettera inizia con 

un sommario sulla storia della rivelazione biblica, dai patriarchi e i 

profeti dell’Antico Testamento alla nuova epifania divina nella Parola 

pronunciata dal Figlio di Dio incarnato: l’evento che celebriamo a Natale 

mantiene la sua intrinseca attualità permanente per il carattere 

definitivo di questa «Parola potente» (Eb 1,3). Essa, infatti, dopo una 

preparazione iniziata «nei tempi antichi» (Eb 1,1), si è manifestata 

«ultimamente, in questi giorni» (Eb 1,1-2), e richiede di essere ascoltata 

«ogni giorno, finché dura questo oggi» (Eb 3,13).  La liturgia, che rende 

sempre “presente” il mistero di fede, abbracciando la memoria della sua 

manifestazione storica e l’attesa piena di speranza nel suo compimento 

definitivo, fa anche del Natale un evento che accade “oggi” e che irradia 

la propria luce al di là e al di sopra del tempo: il Verbo di Dio, 

incarnandosi in un preciso momento della storia umana e in un luogo 

definito dello spazio terreno, si inserisce nell’esperienza di vita degli 

uomini e comunica con loro, rendendo accessibile e comprensibile «la 

sua parola, cioè il mistero nascosto da secoli e da generazioni, ma ora 

manifestato ai suoi santi, ai quali Dio volle far conoscere la gloriosa 

ricchezza di questo mistero in mezzo ai pagani, cioè Cristo in voi, 

speranza della gloria» (Col 1,25-27). Questo mistero di luce, per il quale il 



Figlio viene definito proprio una luminosa «irradiazione della sua [cioè 

di Dio] gloria» (Eb 1,3), coinvolge anche la sua superiorità rispetto agli 

angeli che abbiamo già visto evocata nel Vangelo natalizio lucano. Cristo 

è «tanto superiore agli angeli quanto più eccellente del loro è il nome 

che ha ereditato» (Eb 1,4), innanzitutto per un rapporto irripetibile di 

eterna figliolanza divina, a proposito del quale la Lettera agli Ebrei cita 

le parole che Dio stesso pronuncia in un Salmo regale: «Tu sei mio figlio, 

oggi ti ho generato» (Sal 2,7; cfr. Eb 1,5). Questa reminiscenza biblica ci 

aiuta ad affiancare il mistero natalizio del Verbo Incarnato a quello 

dell’eterna generazione dello stesso Figlio prima del tempo: in quanto 

Figlio sin dall’eternità, gli appartiene in modo pienamente congeniale 

una manifestazione in terra attraverso una “nascita” filiale anche 

secondo la carne umana.  Il Figlio di Dio diviene così anche Figlio 

dell’uomo, generato da Dio e ora «nato da donna» (Gal 4,4). In quanto 

“Figlio dell’uomo”, Egli realizzerà la visione del profeta Daniele: il Padre 

gli conferirà potere eterno su tutti i popoli, e un regno glorioso che non 

sarà mai distrutto (cfr. Dn 7,13-14). Ed ecco, alla fine di questa seconda 

lettura, un riferimento ancora più esplicito al mistero del Natale, 

descritto dalla prospettiva del Padre quasi riecheggiando il canto 

angelico del Gloria: «quando introduce il primogenito nel mondo, dice: 

“Lo adorino tutti gli angeli di Dio”» (Eb 1,6; cfr. Dt 32,43 LXX; Sal 97,7).   

Vangelo: «Venne ad abitare in mezzo a noi» (Gv 1,1-18) 

 Il Prologo del Quarto Vangelo è uno di quei piccoli “Vangeli dell’Incarna-

zione” del Nuovo Testamento che, in ciascun caso secondo uno stile 

proprio, tratteggiano il grande mistero che la liturgia celebra a Natale.  

Secondo il grandioso quadro descritto nel Prologo giovanneo, l’eterno 

Figlio e Verbo di Dio si fa uomo anzitutto perché la sua delizia è stata da 

sempre poter porre la propria dimora in mezzo agli uomini (cfr. Pr 8,31). 

Ma Egli viene anche per donare loro la sua stessa vita, squarciando con 

la propria luce le tenebre del mondo: «per noi uomini e per la nostra 



salvezza», quindi, come riassume bene il Simbolo di fede niceno-

costantinopolitano. La liturgia ci consente di gustare la contemplazione 

di questa pagina evangelica in due celebrazioni festive del tempo 

natalizio: avremo modo di tornare a meditarvi, infatti, anche nella 

seconda domenica dopo Natale, in modo da poterne progressivamente 

scoprire la ricchezza e la profondità.  

Iniziamo oggi ponendoci in umile e silenziosa adorazione della sublime 

condiscendenza divina (la synkatàbasis tanto cara alla riflessione dei 

Padri della Chiesa greca), per la quale il Logos di Dio, eternamente 

preesistente alla creazione del mondo, sin dal principio (arché) «era 

presso Dio» ed «era Dio» (Gv 1,1). Il suo coinvolgimento col mondo si 

manifestò innanzitutto esercitando un ruolo attivo nel progetto e 

nell’atto creativo del Padre: «tutto è stato fatto per mezzo di lui e senza 

di lui nulla è stato fatto di ciò che esiste» (Gv 1,2). Finalmente, il Verbo 

stesso venne nel mondo, per condividere la vita degli uomini con una 

presenza che a ben riflettere non può non lasciarci sempre stupiti, se 

non sbalorditi: Dio, pur conservando l’invisibilità e l’intangibilità della 

sua trascendenza, sceglie di farsi uomo, di nascere nella carne. L’autore 

del Quarto Vangelo non potrà fare a meno di esprimere nuovamente 

cotanto stupore all’inizio della sua prima Lettera: «Quello che era da 

principio, quello che noi abbiamo udito, quello che abbiamo veduto con 

i nostri occhi, quello che contemplammo e che le nostre mani toccarono 

del Verbo della vita» (1Gv 1,1). Dio si abbassa, discende in terra: la sua 

Parola infinita, per rendersi comprensibile agli uomini, in un certo senso 

si “abbrevia”, secondo una suggestione particolarmente amata dai Padri 

della Chiesa nell’interpretare alcuni versetti biblici (cfr. Is 10,23; Rm 9,28). 

Mistero di vita, di luce e di gloria (cfr. Gv 1,4.9.14b): «il Verbo si fece carne 

e venne ad abitare in mezzo a noi» (Gv 1,14). 

 



Appendice 

L’Antifona di comunione 
 

Il testo 

Tutti i confini della terra hanno veduto 

la salvezza del nostro Dio. 

 

Il testo è preso dal Salmo 97, un carme che ha l’intenzione di lodare Dio 

per i prodigi compiuti lungo la storia della salvezza fin dall’epoca dei 

patriarchi, presentandolo alle nazioni straniere come il solo vero Dio, che 

ha scelto il suo popolo Israele tra tutti gli altri, considerandolo sua 

proprietà. Sono anche presenti – alla fine del salmo – un richiamo cosmico, 

con i fiumi e le montagne che esultano per il loro creatore, e un richiamo 

escatologico, con l’immagine del giudizio finale, un giudizio improntato 

sulla giustizia e sulla rettitudine da parte di Dio, Giusto e Retto. Il testo 

latino appare una buona trasposizione – quasi letterale – sia dell’ebraico 

che del greco della LXX, tuttavia, proprio quest’ultima sembra orientare 

il senso del testo verso una prospettiva soteriologica. Nel testo ebraico, 

infatti, in questo versetto si celebra la liberazione operata dal Signore 

presumibilmente dalla schiavitù egiziana: il vocabolo usato è yeshuah, che 

significa propriamente liberare da una situazione di costrizione, rendere 

sicuro, salvare da un nemico, con una sfumatura piuttosto pragmatica. La 

LXX traduce il vocabolo con σωτήριον (sotérion), donando al contesto una 

sfumatura più ampia, che poi l’interpretazione messianica dei testi farà 

coincidere con la liberazione non solo fisica, ma anche morale dagli 

asservimenti ai popoli conquistatori ad opera del messia, considerato 

appunto il salvatore (σωτήρ, sotèr).  

 

Interpretazione cristologica  

Venendo alla interpretazione del salmo in chiave cristiana, comprendiamo 

come Gesù Cristo, il Messia atteso, è il Salvatore del mondo: lo indica il 

suo stesso nome. L’Angelo, parlando in sogno a Giuseppe afferma: «Lo 



chiamerai Gesù», che significa Dio salva. È lui la salvezza del nostro Dio 

che si impone come atto unico e definitivo della redenzione del cosmo. Si 

può affermare, infatti, che è proprio a partire dal mistero dell’incarna-

zione del Verbo che si compie il mistero pasquale: la passione, la morte 

e la risurrezione di Cristo sono possibili in forza della sua incarnazione. 

Attraverso di essa, Gesù ha potuto prendere su di sé la condizione umana 

addossandosi anche il peccato dell’uomo (cf. 2Cor 5,21) e soltanto così 

rendere efficace pienamente il suo sacrificio d’obbedienza al Padre.  

Parimenti, l’incarnazione ha reso visibile una volta per tutte ai sensi umani 

questa salvezza, che non si è manifestata secondo leggi metafisiche, ma 

nel nostro mondo, nella nostra storia, alla nostra portata. Non a caso la 

LXX traduce il verbo vedere con εἶδον (eidon), il verbo della visione 

profonda, della conoscenza e della sapienza: l’incarnazione del Verbo 

non è solo un fatto visibile con gli occhi del corpo, ma è soprattutto una 

realtà conoscibile e comprensibile agli occhi della mente. Dio ci ha parlato 

e continua a parlarci secondo i nostri linguaggi, secondo le possibilità 

fisiche e psichiche del nostro corpo, e ci dona poi il suo Spirito e la Grazia 

di poter dialogare, aggiungendo nell’incontro personale con lui ciò che 

manca alle nostre facoltà.   

La Salvezza, in Cristo Gesù nato dalla Vergine, è per noi, per tutti noi. 

Oggi più che mai possiamo affermare, grazie ai nuovi mezzi di 

comunicazione, che tutti i confini della terra hanno saputo di questa 

salvezza: potremmo chiederci, allora, come mai il mondo si trova in uno 

stato permanente di guerra; come mai la via buona del Vangelo non è 

percorsa dall’umanità; come mai la logica del potere e del denaro 

prevalgono su quella dell’amore. Potremmo rispondere a queste 

domande riflettendo sulla verità di quanto il testo dell’antifona ci 

propone: abbiamo davvero compreso ed esperito (eidon) l’incontro 

salvifico con Cristo? Abbiamo davvero portato il suo messaggio a vivere 

nella nostra vita, nelle nostre parole, nei nostri gesti, nelle nostre scelte? 

 

 


