Nella maternita divina di Maria

commemoriamo anche
la maternita divina della Chiesa.



Il clima della celebrazione: Solennita di Maria SS. Madre di Dio
«Collocata secondo I'antico suggerimento della Liturgia dell’Urbe al
primo giorno di gennaio, & destinata a celebrare la parte avuta da Maria
in questo mistero di salvezza e a esaltare la singolare dignita che ne
deriva per la Madre santa... per mezzo della quale abbiamo ricevuto...
I’Autore della vita; ed e, altresi, un’occasione propizia per rinnovare
I'adorazione al neonato Principe della Pace, per riascoltare il lieto
annuncio angelico (cfr. Lc 2,14), per implorare da Dio, mediatrice la Regina
della Pace, il dono supremo della pace.

Per questo, nella felice coincidenza dell’Ottava di Natale con il giorno
augurale del primo gennaio, abbiamo istituito la Giornata Mondiale
della Pace, che raccoglie crescenti adesioni e matura gia nel cuore di
molti uomini frutti di Pace»™.

Canto del Te Deum e del Veni Creator

Dalla pieta popolare provengono alcuni pii esercizi che caratterizzano il
31 dicembre (cfr. Direttorio su pieta popolare e liturgia, nn. 114-116). In questo
giorno sono consigliati due pii esercizi: I'esposizione prolungata del
Santissimo Sacramento, che offre spazi di preghiera alle comunita
religiose e ai fedeli, e il canto del Te Deum, come espressione comuni-
taria di lode e di ringraziamento per i benefici ottenuti da Dio nel corso
dell’anno che sta per finire.

Il 1° gennaio, Ottava del Natale, la Chiesa celebra la solennita della beata
Vergine Maria, Madre di Dio. In Occidente il 1° gennaio ¢ il giorno che
segna l'inizio dell’anno civile. A questo evento si riallaccia la consuetu-
dine molto diffusa di cantare, il 1° gennaio, I'inno Veni, creator Spiritus,

1 PAOLO VI, Esortazione apostolica Marialis Cultus, 2 febbraio 1974, n. 5, AAS 66
(1974/3), pp. 119-120.



perché lo Spirito del Signore diriga i pensieri e le azioni dei singoli fedeli
e delle comunita cristiane durante il corso dell’anno.

Monizione iniziale
Prima dell’inizio della liturgia, un lettore potrebbe offrire — non dall’ambone —
una monizione d’inizio, con queste o simili parole:

All'inizio del nuovo anno ci riuniamo per acclamare con gioia Maria
Madre di Dio. Alla sua potente intercessione affidiamo la nostra
comunita, le nostre famiglie, il mondo intero, perché, seguendo il suo
esempio, ogni uomo e donna possa arrivare a pronunciare il suo umile
“si” al Principe della Pace che viene nel mondo per salvarlo. [Accogliamo
con il canto la processione di ingresso].

Saluto

Si suggerisce |'uso della seguente formula: La grazia del Signore nostro
Gesu Cristo, I'amore di Dio Padre e la comunione dello Spirito siano con
tutti voi.

Liturgia della Parola
Si consiglia di cantare il salmo responsoriale e I’Alleluia e il versetto al
Vangelo.

Prefazio
Si scelga il prefazio della beata Vergine Maria | (MR, p. 378).

Preghiera eucaristica
Si consiglia la Preghiera Eucaristica .

Benedizione solenne

E opportuno utilizzare la benedizione solenne all’inizio del’anno (MR
p.457).



Prima lettura: «Ti benedica il Signore» (Nm 6,22-27)

Com’é noto, nel calendario liturgico il 1° gennaio non ha il valore di
“capodanno”, a differenza di quello civile. Tuttavia, la materna peda-
gogia della Chiesa, sullo stile di quella stessa Incarnazione celebrata a
Natale, accoglie e condivide benevolmente le trepidazioni e le gioiose
speranze della societa umana, che oggi in Occidente inaugura il suo
nuovo anno civile: cosi si spiega, ad esempio, lI'indulgenza plenaria
annessa ad alcune pratiche di pieta per la fine e per l'inizio dell’anno,
come il Te Deum il 31 dicembre e il Veni, Creator Spiritus il 1° gennaio.
La Messa del 1° gennaio sostanzia di profondo significato gli auguri, gli
auspici e i propositi per 'anno nuovo con la “grande benedizione” della
prima lettura, ma anche con la tipica benedizione ebraica del salmo
responsoriale (cfr. Sal 67), e con l'autentico gioiello eucologico dell’ora-
zione sulle offerte: «O Dio, che nella tua provvidenza dai inizio e
compimento a tutto il bene che e nel mondo, concedi a noi, nella
solennita della divina maternita di Maria, di gustare le primizie del tuo
amore misericordioso per goderne felicemente i frutti». |l breve brano
riportato dal lezionario odierno come prima lettura contiene una triplice
formula di benedizione super populum, modello biblico per tutte le
analoghe formule liturgiche di benedizioni solenni nel rito romano:
dapprima suggerita da Dio stesso al suo grande profeta Mose, egli a sua
volta deve comunicarla «ad Aronne e ai suoi figli» (Nm 6,23), affinché
venga perennemente trasmessa ai leviti loro successori, e adoperata da
tutti i sacerdoti per ogni generazione. Cosi, in continuita con la prassi
ebraica, tale benedizione & giunta fino alla liturgia cristiana. Negli ultimi
secoli, peraltro, essa e divenuta particolarmente nota a molti per essere
stata cara a San Francesco d’Assisi, che la utilizzava volentieri, come
attestano preziose fonti manoscritte autografe, nelle quali il santo



benedice frate Leone proprio con le parole di Nm 6,24-26: «Ti benedica
il Signore e ti custodisca. Il Signore faccia risplendere per te il suo volto e
ti faccia grazia. Il Signore rivolga a te il suo volto e ti conceda pace». Puo
essere utile segnalare la spiegazione di una particolare espressione
idiomatica che appare nella seconda proposizione della benedizione: «//
Signore faccia risplendere per te il suo volto» (Nm 6,25). Per comprendere
adeguatamente il significato originario di tale espressione secondo la
mentalita ebraica biblica, occorre contestualizzarla in alcune dinamiche
tipiche di tutto il Vicino Oriente Antico. La cultura biblica fa infatti
riferimento a societa strutturate attorno al governo di un sovrano, in
non pochi casi divinizzato dalla letteratura di corte, e a tutta una rete di
accordi diplomatici con principi stranieri rigidamente codificati in
appositi trattati di vassallaggio. Quando si cercava, con sincerita o per
convenienza, di conquistare la benevolenza di un sovrano mantenendo
il rispetto per la superiorita del suo ruolo, si domandava udienza presso
il suo trono e vi si doveva accostare con grande riverenza: solo dal
sovrano si attendeva la concessione a sollevare la propria testa e poter
dirigere il proprio sguardo verso di lui. Per questo, I'espressione
“sollevare il capo” oppure “sollevare il volto”, che si legge spesso ad
esempio nei Salmi, indica il gesto della clemenza di un re che concede a
un suo subalterno I'eccezionale privilegio di tenere la testa alzata al suo
cospetto. Nella grande benedizione sacerdotale dei Numeri, leggiamo
I"auspicio che sia Dio stesso a far brillare la luce del proprio volto su di
noi, conferendo dignita alla nostra esistenza e concedendo la sua
indulgenza. Essendo onnipotente e infinitamente superiore a ogni
sovrano terreno, spetta a Dio di concedere davvero grazia a colui che
riceve la sua benedizione. Similmente, l'ultima espressione della
benedizione («Il Signore rivolga a te il suo volto e ti conceda pace», Nm
6,26), invoca la tenerezza del misericordioso sguardo divino, che
amplifica ulteriormente il grado privilegiato di attenzione che il Signore
si degna di concedere alle sue umili creature.



Seconda lettura: «Abba! Padre!» (Gal 4,4-7)

La seconda lettura & una breve pericope tratta dalla lettera dell’apostolo
Paolo alle prime comunita cristiane della Galazia, una regione dell’Asia
Minore allora provincia dell'impero romano. Nell’lambito dell’intero
corpus paulinum del canone neotestamentario, questo scritto fa parte
dell’epistolario ritenuto d’autentica paternita paolina sin dalla Chiesa
antica e fino all’esegesi contemporanea. Pil precisamente, la lettera ai
Galati & venerata tra le quattro lettere maggiori dell’apostolo di Tarso,
insieme a quella ai Romani e alle due lettere ai Corinzi. Rispetto alle
altre lettere, questa si distingue immediatamente per un clima vibrante
di drammatica apprensione riguardo alla conservazione del retto
annuncio cristiano nelle Chiese della Galazia, come traspare dal tono
particolarmente preoccupato dell’autore. Cid che maggiormente
sollecita i colori polemici e difensivi del testo paolino €& il timore che
alcuni predicatori tentino di manipolare il genuino messaggio del
cristianesimo, contaminandolo con errori dottrinali che possano turbare
la fede dei credenti. Per argomentare le proprie tesi, Paolo non esita a
mettersi in gioco personalmente, difendendo I'autenticita e I’affidabilita
del proprio insegnamento apostolico. Abbozzando una sorta di autobio-
grafia, egli non trascura di esporre con vigore stralci della propria
esperienza personale, a partire dalla sua «condotta di un tempo nel
giudaismo» (Gal 1,13), e narrando le vicende piu significative che lo hanno
coinvolto dopo la sua conversione a Cristo. Con uno stile che & possibile
riconoscere come tipicamente rabbinico, Paolo trova le prove inconfuta-
bili dei propri argomenti nelle Scritture ebraiche, e ne sviluppa un’inter-
pretazione cristologica secondo il classico genere del midrash, cioé un
commento a narrazioni bibliche a sua volta narrativo esso stesso: cosi,
in questa lettera, egli rilegge la storia del grande patriarca Abramo come
preparatoria all’avvento di Cristo. In questo contesto si inserisce la
lettura della Messa di oggi, introdotta da una indicazione cronologica



dal denso spessore teologico: «quando venne la pienezza del tempo»
(Gal 4,4). L'Incarnazione del Figlio di Dio viene dunque collocata in un
momento ben preciso della storia degli uomini: quando cio¢, dopo le
prefigurazioni e le profezie dell’Antico Testamento, i tempi divennero
finalmente maturi per il compimento delle promesse divine a Israele.
L'impressione di un tempo “pieno” o “riempito” (da Dio) richiama
qguell’annuncio del Regno che riassume tutto il contenuto della predica-
zione stessa di Gesu: «il tempo é compiuto» (Mc 1,15). Ed ecco dunque il
piccolo “Vangelo dell’Incarnazione” annunciato da San Paolo in questo
brano: «Ma quando venne la pienezza del tempo, Dio mando il suo
Figlio, nato da donna, nato sotto la Legge, per riscattare quelli che erano
sotto la Legge, perché ricevessimo I'adozione a figli» (Gal 4,4-5). Celebre,
ma sempre efficace, & la lapidaria spiegazione data da Martin Lutero su
tale percezione di una “pienezza del tempo” concomitante con la
nascita di Cristo secondo la carne umana: invertendo la subordinazione
delle due proposizioni paoline, non tanto «quando venne la pienezza del
tempo, Dio mando il suo Figlio», quanto piuttosto «quando Dio mando
il suo Figlio, venne la pienezza del tempo».

Vangelo: «Lodando Dio per tutto» (Lc 2,16-21)

Il Vangelo di questa Messa ci ricorda che in questa giornata liturgica
stiamo celebrando il mistero della Divina Maternita di Maria Santissima
non disgiunto dall’evento fondamentale della Nativita del Signore: oggi
e infatti, innanzitutto, I’Ottava di Natale. Secondo un antico principio
liturgico, le festivita di massimo grado vanno solennizzate estendendo-
ne la celebrazione per un’intera settimana, anziché limitarle a una sola
giornata come le altre, sul modello della principale ottava dell’anno che
e quella di Pasqua. Nell’'ultimo giorno di un ottavario, poi, si ricapitola
in genere tutto il rito celebrato nel primo: ecco perché il 1° gennaio la
Liturgia della Parola riprende nuovamente il Vangelo della Nativita di
Cristo (cfr. Lc 2,16-21). Seppur in continuita col 25 dicembre, I'Ottava



celebra pero il Natale con una lieve variazione di prospettiva, focalizzata
sul parto verginale di Maria, che medita e custodisce in cuore ogni cosa
(cfr. Lc 2,19). La pagina del testo lucano proclamata in questa Messa
riconduce all’atmosfera dell’adorazione e della testimonianza dei
pastori di Betlemme: I'evangelista osserva che non solo essi, docili
all’annuncio angelico, «andarono, senza indugio» (Lc 2,16) al luogo in cui
si trovavano Maria e Giuseppe con Gesu appena nato, ma anche il
ritorno a casa divenne occasione per rinsaldare la memoria dell’espe-
rienza vissuta ed effondersi in una gioiosa preghiera di ringraziamento
(«se ne tornarono, glorificando e lodando Dio per tutto quello che
avevano udito e visto», Lc 2,20). Il culmine dell’episodio spiega come
tale pericope sia poi perfettamente calzante con la ricorrenza liturgica
odierna: per un’attenzione alla cronologia storica che la liturgia cerca di
mantenere nei suoi ritmi celebrativi, il 1° gennaio non & genericamente
Ottava di Natale, ma anche commemorazione di cio che avvenne nella
vita di Gesu proprio in quell’ottavo giorno dalla sua nascita, e cioé il rito
ebraico della circoncisione, che i suoi genitori ebbero cura di osservare
in docile conformita alle prescrizioni religiose della fede d’Israele. Ecco
perché il brano del Vangelo della Messa di oggi conclude proprio col
versetto Lc 2,21: «Quando furono compiuti gli otto giorni prescritti per
la circoncisione, gli fu messo nome Gesu, come era stato chiamato
dall’angelo prima che fosse concepito nel grembo».

Il Signore conceda anche a noi di partecipare a questa sacra liturgia
tornando a casa con lo stesso spirito dei pastori di Betlemme: «lodando
Dio per tutto» (Lc 2,20).



Il testo

La solennita di Maria Ss.ma Madre di Dio si colloca a chiusura dell’Ottava
di Natale e, come tale, il Graduale opta per conservare il communio della
Messa dell’Aurora: durante I'Ottava, infatti, nei giorni non occupati dalla
memoria di santi, si usano le Antifone delle messe del Natale. Il testo &
desunto dalla profezia di Zaccaria:

Esulta, figlia di Sion; loda, figlia di Gerusalemme:

ecco, viene il tuo Re santo e Salvatore del mondo.

Il testo dell’antifona, che sostituisce il secondo imperativo della Vulgata,

I [

iubila, con lauda e aggiunge mundi alla fine, appartiene al “secondo
Zaccaria”, un gruppo di profeti operante tra la fine del IV e I'inizio del llI
sec. a.C.; essi rivolgevano i propri oracoli di salvezza al popolo di Israele
che subiva le conquiste di Alessandro Magno e le lotte per la sua
successione. La profezia, dunque, annuncia la venuta del Messiq, il Re
santo, il Salvatore del mondo, e I'avvento del suo regno di pace:
immediatamente dopo il nostro versetto, infatti, leggiamo: «Fara sparire il
carro da guerra da Efraim e il cavallo da Gerusalemme, I'arco di guerra
sard spezzato, annuncerd la pace alle nazioni, il suo dominio sara da mare

a mare e dal Fiume fino ai confini della terra» (Zc 9,10).

Trasposizione mariologica ed ecclesiologica

Gli scrittori del Nuovo Testamento hanno considerato realizzata questa
profezia in Cristo: tanto che le parole di Zaccaria vengono riprese in Mt
21,5 e in Gv 12,15, soprattutto in riferimento alla seconda metd del
nostro versetto 9, dove si menziona la cavalcatura d’asina su cui avanzera
il Messia, con un chiaro rimando all’ingresso di Gesu a Gerusalemme.

Da questa interpretazione messianica scaturiscono anche i paralleli
mariologico ed ecclesiologico: la figlia di Sion che si rallegra, gioisce e



loda, infatti, pud essere considerata anzitutto la Vergine Maria, eletta tra
il popolo diIsraele per essere tempio vivo di Dio, primo fiore dell’'umanita
redenta dal sacrificio di Cristo; ma al contempo, con uno sguardo piv
ecclesiologico, la figlia di Sion & anche la Chiesa, il popolo nuovo, corpo
mistico di Cristo, di ogni tempo e ogni luogo, generato dal Seme del
Verbo sparso sulla terra.

Gioisce Maria, la Chiesa tutta esulta perché il Signore viene: E€pyxetal
(érchetai), traduce la LXX. Questo venire, al presente, & proprio di Gesu
risorto: (tlo sono I’Alfa e 'Oméga, Colui che &, che era e che viene (O
£pXOUEVOG), I'Onnipotente) (Ap 1,8; cfr. Ap 22,12.17.20).

In questa solennitd commemoriamo il modo della prima venuta nella
storia, secondo la carne, attraverso il si della Vergine, che con la sua
disponibile obbedienza permette al divino di schiudersi nel mondo: Maria
é madre; madre del Signore, quindi di Dio; madre della Chiesa; madre
celeste di ciascuno di noi.

Nella maternita divina di Maria commemoriamo anche la maternitd divina
della Chiesa, che nel lavacro di rigenerazione battesimale ci ha fatti
rinascere dall’acqua e dallo Spirito (cfr. Gv 3,3) per la vita eterna:
domandiamo anche per noi la generativita propria dei figli di Dio, quella
capacita di rendere nuovo il mondo che viviamo attraverso la nostra vita
obbediente e disponibile al volere di Dio.



