
  
U

ff
ic

io
 L

it
u

rg
ic

o
 d

el
la

 D
io

ce
si

 d
i S

a
n

 M
a

ri
n

o
-M

o
n

te
fe

lt
ro

 

1°
 g

en
na

io
 2

0
26

 

M
a

ri
a

 S
S
. 
M

a
d

re
 d

i 
D

io
 

 

Es
tr

at
to

 d
el

 S
u

ss
id

io
 C

EI
 p

er
 il

 T
e

m
p

o
 d

i N
at

al
e 

      

 

 

 

«DIO MANDÒ           

IL SUO FIGLIO, 

NATO                          

DA DONNA» 
 

 

Nella maternità divina di Maria 

commemoriamo anche  

la maternità divina della Chiesa. 



L'ARTE DEL CELEBRARE 

 

Il clima della celebrazione: Solennità di Maria SS. Madre di Dio 

«Collocata secondo l’antico suggerimento della Liturgia dell’Urbe al 

primo giorno di gennaio, è destinata a celebrare la parte avuta da Maria 

in questo mistero di salvezza e a esaltare la singolare dignità che ne 

deriva per la Madre santa... per mezzo della quale abbiamo ricevuto... 

l’Autore della vita; ed è, altresì, un’occasione propizia per rinnovare 

l’adorazione al neonato Principe della Pace, per riascoltare il lieto 

annuncio angelico (cfr. Lc 2,14), per implorare da Dio, mediatrice la Regina 

della Pace, il dono supremo della pace.  

Per questo, nella felice coincidenza dell’Ottava di Natale con il giorno 

augurale del primo gennaio, abbiamo istituito la Giornata Mondiale 

della Pace, che raccoglie crescenti adesioni e matura già nel cuore di 

molti uomini frutti di Pace»1. 

 

Canto del Te Deum e del Veni Creator   

Dalla pietà popolare provengono alcuni pii esercizi che caratterizzano il 

31 dicembre (cfr. Direttorio su pietà popolare e liturgia, nn. 114-116). In questo 

giorno sono consigliati due pii esercizi: l’esposizione prolungata del 

Santissimo Sacramento, che offre spazi di preghiera alle comunità 

religiose e ai fedeli, e il canto del Te Deum, come espressione comuni-

taria di lode e di ringraziamento per i benefici ottenuti da Dio nel corso 

dell’anno che sta per finire.  

Il 1° gennaio, Ottava del Natale, la Chiesa celebra la solennità della beata 

Vergine Maria, Madre di Dio. In Occidente il 1° gennaio è il giorno che 

segna l’inizio dell’anno civile. A questo evento si riallaccia la consuetu-

dine molto diffusa di cantare, il 1° gennaio, l’inno Veni, creator Spiritus, 

 
1 PAOLO VI, Esortazione apostolica Marialis Cultus, 2 febbraio 1974, n. 5, AAS 66 
(1974/3), pp. 119-120. 



perché lo Spirito del Signore diriga i pensieri e le azioni dei singoli fedeli 

e delle comunità cristiane durante il corso dell’anno. 

 

Monizione iniziale   

Prima dell’inizio della liturgia, un lettore potrebbe offrire – non dall’ambone –  

una monizione d’inizio, con queste o simili parole:  

 

All’inizio del nuovo anno ci riuniamo per acclamare con gioia Maria 

Madre di Dio. Alla sua potente intercessione affidiamo la nostra 

comunità, le nostre famiglie, il mondo intero, perché, seguendo il suo 

esempio, ogni uomo e donna possa arrivare a pronunciare il suo umile 

“sì” al Principe della Pace che viene nel mondo per salvarlo. [Accogliamo 

con il canto la processione di ingresso]. 

 

Saluto 

Si suggerisce l’uso della seguente formula: La grazia del Signore nostro 

Gesù Cristo, l’amore di Dio Padre e la comunione dello Spirito siano con 

tutti voi. 

 

Liturgia della Parola 

Si consiglia di cantare il salmo responsoriale e l’Alleluia e il versetto al 

Vangelo.  

 

Prefazio 

Si scelga il prefazio della beata Vergine Maria I (MR, p. 378). 

 

Preghiera eucaristica 

Si consiglia la Preghiera Eucaristica I. 

 

Benedizione solenne 

È opportuno utilizzare la benedizione solenne all’inizio dell’anno (MR 

p.457).  



L'ARTE DEL PREDICARE 

 

Prima lettura: «Ti benedica il Signore» (Nm 6,22-27)  

Com’è noto, nel calendario liturgico il 1° gennaio non ha il valore di 

“capodanno”, a differenza di quello civile. Tuttavia, la materna peda-

gogia della Chiesa, sullo stile di quella stessa Incarnazione celebrata a 

Natale, accoglie e condivide benevolmente le trepidazioni e le gioiose 

speranze della società umana, che oggi in Occidente inaugura il suo 

nuovo anno civile: così si spiega, ad esempio, l’indulgenza plenaria 

annessa ad alcune pratiche di pietà per la fine e per l’inizio dell’anno, 

come il Te Deum il 31 dicembre e il Veni, Creator Spiritus il 1° gennaio. 

La Messa del 1° gennaio sostanzia di profondo significato gli auguri, gli 

auspici e i propositi per l’anno nuovo con la “grande benedizione” della 

prima lettura, ma anche con la tipica benedizione ebraica del salmo 

responsoriale (cfr. Sal 67), e con l’autentico gioiello eucologico dell’ora-

zione sulle offerte: «O Dio, che nella tua provvidenza dài inizio e 

compimento a tutto il bene che è nel mondo, concedi a noi, nella 

solennità della divina maternità di Maria, di gustare le primizie del tuo 

amore misericordioso per goderne felicemente i frutti». Il breve brano 

riportato dal lezionario odierno come prima lettura contiene una triplice 

formula di benedizione super populum, modello biblico per tutte le 

analoghe formule liturgiche di benedizioni solenni nel rito romano: 

dapprima suggerita da Dio stesso al suo grande profeta Mosè, egli a sua 

volta deve comunicarla «ad Aronne e ai suoi figli» (Nm 6,23), affinché 

venga perennemente trasmessa ai leviti loro successori, e adoperata da 

tutti i sacerdoti per ogni generazione. Così, in continuità con la prassi 

ebraica, tale benedizione è giunta fino alla liturgia cristiana.  Negli ultimi 

secoli, peraltro, essa è divenuta particolarmente nota a molti per essere 

stata cara a San Francesco d’Assisi, che la utilizzava volentieri, come 

attestano preziose fonti manoscritte autografe, nelle quali il santo 



benedice frate Leone proprio con le parole di Nm 6,24-26: «Ti benedica 

il Signore e ti custodisca. Il Signore faccia risplendere per te il suo volto e 

ti faccia grazia. Il Signore rivolga a te il suo volto e ti conceda pace». Può 

essere utile segnalare la spiegazione di una particolare espressione 

idiomatica che appare nella seconda proposizione della benedizione: «Il 

Signore faccia risplendere per te il suo volto» (Nm 6,25). Per comprendere 

adeguatamente il significato originario di tale espressione secondo la 

mentalità ebraica biblica, occorre contestualizzarla in alcune dinamiche 

tipiche di tutto il Vicino Oriente Antico. La cultura biblica fa infatti 

riferimento a società strutturate attorno al governo di un sovrano, in 

non pochi casi divinizzato dalla letteratura di corte, e a tutta una rete di 

accordi diplomatici con prìncipi stranieri rigidamente codificati in 

appositi trattati di vassallaggio. Quando si cercava, con sincerità o per 

convenienza, di conquistare la benevolenza di un sovrano mantenendo 

il rispetto per la superiorità del suo ruolo, si domandava udienza presso 

il suo trono e vi si doveva accostare con grande riverenza: solo dal 

sovrano si attendeva la concessione a sollevare la propria testa e poter 

dirigere il proprio sguardo verso di lui. Per questo, l’espressione 

“sollevare il capo” oppure “sollevare il volto”, che si legge spesso ad 

esempio nei Salmi, indica il gesto della clemenza di un re che concede a 

un suo subalterno l’eccezionale privilegio di tenere la testa alzata al suo 

cospetto. Nella grande benedizione sacerdotale dei Numeri, leggiamo 

l’auspicio che sia Dio stesso a far brillare la luce del proprio volto su di 

noi, conferendo dignità alla nostra esistenza e concedendo la sua 

indulgenza. Essendo onnipotente e infinitamente superiore a ogni 

sovrano terreno, spetta a Dio di concedere davvero grazia a colui che 

riceve la sua benedizione. Similmente, l’ultima espressione della 

benedizione («Il Signore rivolga a te il suo volto e ti conceda pace», Nm 

6,26), invoca la tenerezza del misericordioso sguardo divino, che 

amplifica ulteriormente il grado privilegiato di attenzione che il Signore 

si degna di concedere alle sue umili creature. 



Seconda lettura: «Abbà! Padre!» (Gal 4,4-7)  

La seconda lettura è una breve pericope tratta dalla lettera dell’apostolo 

Paolo alle prime comunità cristiane della Galazia, una regione dell’Asia 

Minore allora provincia dell’impero romano. Nell’ambito dell’intero 

corpus paulinum del canone neotestamentario, questo scritto fa parte 

dell’epistolario ritenuto d’autentica paternità paolina sin dalla Chiesa 

antica e fino all’esegesi contemporanea. Più precisamente, la lettera ai 

Gàlati è venerata tra le quattro lettere maggiori dell’apostolo di Tarso, 

insieme a quella ai Romani e alle due lettere ai Corinzi.  Rispetto alle 

altre lettere, questa si distingue immediatamente per un clima vibrante 

di drammatica apprensione riguardo alla conservazione del retto 

annuncio cristiano nelle Chiese della Galazia, come traspare dal tono 

particolarmente preoccupato dell’autore. Ciò che maggiormente 

sollecita i colori polemici e difensivi del testo paolino è il timore che 

alcuni predicatori tentino di manipolare il genuino messaggio del 

cristianesimo, contaminandolo con errori dottrinali che possano turbare 

la fede dei credenti.  Per argomentare le proprie tesi, Paolo non esita a 

mettersi in gioco personalmente, difendendo l’autenticità e l’affidabilità 

del proprio insegnamento apostolico. Abbozzando una sorta di autobio-

grafia, egli non trascura di esporre con vigore stralci della propria 

esperienza personale, a partire dalla sua «condotta di un tempo nel 

giudaismo» (Gal 1,13), e narrando le vicende più significative che lo hanno 

coinvolto dopo la sua conversione a Cristo. Con uno stile che è possibile 

riconoscere come tipicamente rabbinico, Paolo trova le prove inconfuta-

bili dei propri argomenti nelle Scritture ebraiche, e ne sviluppa un’inter-

pretazione cristologica secondo il classico genere del midrash, cioè un 

commento a narrazioni bibliche a sua volta narrativo esso stesso: così, 

in questa lettera, egli rilegge la storia del grande patriarca Abramo come 

preparatoria all’avvento di Cristo. In questo contesto si inserisce la 

lettura della Messa di oggi, introdotta da una indicazione cronologica 



dal denso spessore teologico: «quando venne la pienezza del tempo» 

(Gal 4,4). L’Incarnazione del Figlio di Dio viene dunque collocata in un 

momento ben preciso della storia degli uomini: quando cioè, dopo le 

prefigurazioni e le profezie dell’Antico Testamento, i tempi divennero 

finalmente maturi per il compimento delle promesse divine a Israele. 

L’impressione di un tempo “pieno” o “riempito” (da Dio) richiama 

quell’annuncio del Regno che riassume tutto il contenuto della predica-

zione stessa di Gesù: «il tempo è compiuto» (Mc 1,15).  Ed ecco dunque il 

piccolo “Vangelo dell’Incarnazione” annunciato da San Paolo in questo 

brano: «Ma quando venne la pienezza del tempo, Dio mandò il suo 

Figlio, nato da donna, nato sotto la Legge, per riscattare quelli che erano 

sotto la Legge, perché ricevessimo l’adozione a figli» (Gal 4,4-5). Celebre, 

ma sempre efficace, è la lapidaria spiegazione data da Martin Lutero su 

tale percezione di una “pienezza del tempo” concomitante con la 

nascita di Cristo secondo la carne umana: invertendo la subordinazione 

delle due proposizioni paoline, non tanto «quando venne la pienezza del 

tempo, Dio mandò il suo Figlio», quanto piuttosto «quando Dio mandò 

il suo Figlio, venne la pienezza del tempo». 

Vangelo: «Lodando Dio per tutto» (Lc 2,16-21) 

Il Vangelo di questa Messa ci ricorda che in questa giornata liturgica 

stiamo celebrando il mistero della Divina Maternità di Maria Santissima 

non disgiunto dall’evento fondamentale della Natività del Signore: oggi 

è infatti, innanzitutto, l’Ottava di Natale. Secondo un antico principio 

liturgico, le festività di massimo grado vanno solennizzate estendendo-

ne la celebrazione per un’intera settimana, anziché limitarle a una sola 

giornata come le altre, sul modello della principale ottava dell’anno che 

è quella di Pasqua.  Nell’ultimo giorno di un ottavario, poi, si ricapitola 

in genere tutto il rito celebrato nel primo: ecco perché il 1° gennaio la 

Liturgia della Parola riprende nuovamente il Vangelo della Natività di 

Cristo (cfr. Lc 2,16-21). Seppur in continuità col 25 dicembre, l’Ottava 



celebra però il Natale con una lieve variazione di prospettiva, focalizzata 

sul parto verginale di Maria, che medita e custodisce in cuore ogni cosa 

(cfr. Lc 2,19). La pagina del testo lucano proclamata in questa Messa 

riconduce all’atmosfera dell’adorazione e della testimonianza dei 

pastori di Betlemme: l’evangelista osserva che non solo essi, docili 

all’annuncio angelico, «andarono, senza indugio» (Lc 2,16) al luogo in cui 

si trovavano Maria e Giuseppe con Gesù appena nato, ma anche il 

ritorno a casa divenne occasione per rinsaldare la memoria dell’espe-

rienza vissuta ed effondersi in una gioiosa preghiera di ringraziamento 

(«se ne tornarono, glorificando e lodando Dio per tutto quello che 

avevano udito e visto», Lc 2,20).  Il culmine dell’episodio spiega come 

tale pericope sia poi perfettamente calzante con la ricorrenza liturgica 

odierna: per un’attenzione alla cronologia storica che la liturgia cerca di 

mantenere nei suoi ritmi celebrativi, il 1° gennaio non è genericamente 

Ottava di Natale, ma anche commemorazione di ciò che avvenne nella 

vita di Gesù proprio in quell’ottavo giorno dalla sua nascita, e cioè il rito 

ebraico della circoncisione, che i suoi genitori ebbero cura di osservare 

in docile conformità alle prescrizioni religiose della fede d’Israele.  Ecco 

perché il brano del Vangelo della Messa di oggi conclude proprio col 

versetto Lc 2,21: «Quando furono compiuti gli otto giorni prescritti per 

la circoncisione, gli fu messo nome Gesù, come era stato chiamato 

dall’angelo prima che fosse concepito nel grembo».  

Il Signore conceda anche a noi di partecipare a questa sacra liturgia 

tornando a casa con lo stesso spirito dei pastori di Betlemme: «lodando 

Dio per tutto» (Lc 2,20). 

 

 

 



Appendice 

L’Antifona di comunione 
 

Il testo 

La solennità di Maria Ss.ma Madre di Dio si colloca a chiusura dell’Ottava 

di Natale e, come tale, il Graduale opta per conservare il communio della 

Messa dell’Aurora: durante l’Ottava, infatti, nei giorni non occupati dalla 

memoria di santi, si usano le Antifone delle messe del Natale. Il testo è 

desunto dalla profezia di Zaccaria: 

 

Esulta, figlia di Sion; loda, figlia di Gerusalemme:  

ecco, viene il tuo Re santo e Salvatore del mondo. 

 

Il testo dell’antifona, che sostituisce il secondo imperativo della Vulgata, 

iubila, con lauda e aggiunge mundi alla fine, appartiene al “secondo 

Zaccaria”, un gruppo di profeti operante tra la fine del IV e l’inizio del III 

sec. a.C.; essi rivolgevano i propri oracoli di salvezza al popolo di Israele 

che subiva le conquiste di Alessandro Magno e le lotte per la sua 

successione. La profezia, dunque, annuncia la venuta del Messia, il Re 

santo, il Salvatore del mondo, e l’avvento del suo regno di pace: 

immediatamente dopo il nostro versetto, infatti, leggiamo: «Farà sparire il 

carro da guerra da Èfraim e il cavallo da Gerusalemme, l’arco di guerra 

sarà spezzato, annuncerà la pace alle nazioni, il suo dominio sarà da mare 

a mare e dal Fiume fino ai confini della terra» (Zc 9,10). 

 

Trasposizione mariologica ed ecclesiologica  

Gli scrittori del Nuovo Testamento hanno considerato realizzata questa 

profezia in Cristo: tanto che le parole di Zaccaria vengono riprese in Mt 

21,5 e in Gv 12,15, soprattutto in riferimento alla seconda metà del 

nostro versetto 9, dove si menziona la cavalcatura d’asina su cui avanzerà 

il Messia, con un chiaro rimando all’ingresso di Gesù a Gerusalemme.  

Da questa interpretazione messianica scaturiscono anche i paralleli 

mariologico ed ecclesiologico: la figlia di Sion che si rallegra, gioisce e 



loda, infatti, può essere considerata anzitutto la Vergine Maria, eletta tra 

il popolo di Israele per essere tempio vivo di Dio, primo fiore dell’umanità 

redenta dal sacrificio di Cristo; ma al contempo, con uno sguardo più 

ecclesiologico, la figlia di Sion è anche la Chiesa, il popolo nuovo, corpo 

mistico di Cristo, di ogni tempo e ogni luogo, generato dal Seme del 

Verbo sparso sulla terra.   

Gioisce Maria, la Chiesa tutta esulta perché il Signore viene: ἔρχεται 

(èrchetai), traduce la LXX. Questo venire, al presente, è proprio di Gesù 

risorto: «Io sono l’Alfa e l’Omèga, Colui che è, che era e che viene (ὁ 

ἐρχόμενος), l’Onnipotente» (Ap 1,8; cfr. Ap 22,12.17.20).  

In questa solennità commemoriamo il modo della prima venuta nella 

storia, secondo la carne, attraverso il sì della Vergine, che con la sua 

disponibile obbedienza permette al divino di schiudersi nel mondo: Maria 

è madre; madre del Signore, quindi di Dio; madre della Chiesa; madre 

celeste di ciascuno di noi.  

Nella maternità divina di Maria commemoriamo anche la maternità divina 

della Chiesa, che nel lavacro di rigenerazione battesimale ci ha fatti 

rinascere dall’acqua e dallo Spirito (cfr. Gv 3,3) per la vita eterna: 

domandiamo anche per noi la generatività propria dei figli di Dio, quella 

capacità di rendere nuovo il mondo che viviamo attraverso la nostra vita 

obbediente e disponibile al volere di Dio. 

 


