
 

  

U
ff

ic
io

 L
it

u
rg

ic
o

 d
el

la
 D

io
ce

si
 d

i S
a

n
 M

a
ri

n
o

-M
o

n
te

fe
lt

ro
 

21
 d

ic
em

b
re

 2
0

25
 

IV
 d

o
m

e
n

ic
a

 d
i 
A

v
v
e

n
to

 
 

Es
tr

at
to

 d
el

 S
u

ss
id

io
 C

EI
 p

er
 il

 T
e

m
p

o
 d

i A
vv

en
to

 

      

 

 

 

«LA VERGINE 

CONCEPIRÀ  

E PARTORIRÀ  

UN FIGLIO» 
 

 

Chiamati ad aprirsi  

all’impossibile 



L'ARTE DEL CELEBRARE 

 

 

Il clima celebrativo 

L’ultima domenica di Avvento fa parte del tempo subito precedente il 

Natale che intensifica sia la preparazione spirituale che quella liturgica 

(tra il 17 e il 24 dicembre). Tale domenica sia ben armonizzata con le 

scelte liturgico-pastorali di questi giorni. 

 

Monizione iniziale   

Prima dell’inizio della liturgia, un lettore potrebbe offrire – non dall’ambone –  

una monizione d’inizio, con queste o simili parole:  

 

Avvicinandosi il Natale, la liturgia di questa domenica pone al centro le 

figure di Giuseppe e Maria. Il padre putativo di Gesù è uno dei 

personaggi centrali nel Vangelo in cui viene narrata l’annunciazione 

rivolta a Lui. La Vergine è richiamata dal formulario della Messa. La 

Famiglia di Nazaret è il modello dell’accoglienza del Salvatore, 

dell’ascolto delle promesse di Dio, dell’obbedienza fiduciosa alla sua 

Parola. [Iniziamo la nostra celebrazione con il canto]. 

 

Saluto iniziale 

Si suggerisce l’uso della seguente formula: La grazia del Signore nostro 

Gesù Cristo, l’amore di Dio Padre e la comunione dello Spirito Santo 

siano con tutti voi. 

 

Proposta per l’accensione della corona d’Avvento   

Dopo il saluto e prima dell’Atto penitenziale, si accende la quarta 

candela della corona di Avvento. Il presidente può introdurre 

l’accensione con queste parole o altre simili: 

 



+ Fratelli e sorelle, nel sopraggiungere del Natale, ascoltiamo la Parola 

di Dio che dice: «Non temere!». Come Maria e Giuseppe, desideriamo 

abbandonare ogni timore per aprirci all’incontro con Cristo che viene a 

noi in ogni uomo e in ogni tempo. La quarta candela che oggi 

accendiamo sia segno della luce di Cristo che mette in fuga le paure 

dell’uomo e ridona la fede e la speranza. 

 

Un ministro o il presidente stesso procede all’accensione.  

L’assemblea assiste in silenzio o cantando un’acclamazione adatta.  

Poi il presidente può concludere dicendo:   

 

+ Signore, tu sei la luce che guida i nostri passi, la meta verso cui 

tendiamo, la speranza che vince il buio del male: sostieni il nostro 

cammino perché, dopo l’attesa vigilante, possiamo incontrarti nella 

pienezza della tua gloria. Tu che vivi e regni nei secoli dei secoli. Amen. 

 

Atto penitenziale  

Si consiglia di utilizzare il terzo formulario con le seguenti invocazioni:  

• Signore, che vieni a visitare il tuo popolo nella pace, Kýrie, 

eléison.  

• Cristo, che vieni a salvare chi è perduto, Christe, eléison.  

• Signore, che vieni a creare un mondo nuovo, Kýrie, eléison. 

 

Colletta  

Si consiglia la colletta principale Infondi nel nostro spirito la tua grazia… 

Essa può essere già conosciuta per la sua diffusione anche nella pietà 

popolare (ad esempio, al termine dell’Angelus). Tale utilizzo può 

rendere più evidente il legame con la liturgia e la festa del Natale. 

 

 

 



Offertorio 

Per l’invito alla preghiera sulle offerte, si suggerisce di utilizzare la 

formula: Pregate, fratelli e sorelle, perché, portando all’altare la gioia e 

la fatica di ogni giorno, ci disponiamo a offrire il sacrificio gradito a Dio 

Padre onnipotente. 

 

Prefazio 

Si suggerisce il prefazio dell’Avvento II/A. Il testo pone in contrasto il 

«mistero della Vergine Madre» con il peccato originale scaturito da Eva. 

Con il sì di Maria, la maternità, anche spirituale, «è redenta dal peccato 

e dalla morte, e si apre alla vita nuova». Il prefazio presenta diversi versi 

costruiti in parallelo. Una giusta intonazione può aiutare a gustarne la 

poeticità. 

 

Preghiera eucaristica 

Si consiglia la Preghiera Eucaristica III. 

 

Antifona di comunione 

In appendice è disponibile un approfondimento dell’antifona di questa 

domenica. 

 

Avvisi 

Negli avvisi, dati sobriamente prima della benedizione, si ricordino gli 

orari delle Confessioni e delle celebrazioni natalizie. 

 

Benedizione finale 

È possibile utilizzare la benedizione solenne del Tempo di Avvento (MR 

p.456). 

  



L’ARTE DEL PREDICARE 

 

CHIAMATI AD OSARE: APRIRSI ALL’IMPOSSIBILE  

(Is 7,10-14; Rm 1,1-7; Mt 1,18-24) 

 

L’ultimo passo che la Liturgia della Parola ci chiama a fare è quello di chi 

osa aprirsi all’impossibile. È l’ultima domenica prima di Natale e siamo 

invitati a predisporci ad accogliere questa nascita così strana, così 

umanamente impossibile.  

Prima lettura: Il dono di Dio oltre la mancanza di fede umana 

Nella prima lettura Isaia ci racconta dunque la storia di una nascita 

antica in cui qualcun altro, il re Acaz, è chiamato ad aprirsi alla fede, ma 

non lo fa (Is 7,10-14). Noi possiamo scegliere di assumere una differente 

posizione! L’elemento più paradossale di questa vicenda è però il fatto 

che, per assurdo, proprio il peccato di Acaz, proprio l’ostacolo che lui 

pone, diventa occasione per un dono di Dio ancora più grande… che ci 

riguarda oggi. Ripercorriamo questa vicenda. Il re di Giuda, nel corso 

della cosiddetta guerra siro-efraimita (ca. 734-733 a.C.), sentendosi 

minacciato dai suoi nemici (la Siria e il regno del Nord) viene invitato dal 

Signore, per mezzo del profeta Isaia, a chiedere un segno che lo possa 

rassicurare. Può chiederlo in qualunque ambito, in cielo o negli inferi, 

proprio per dire che il Signore è totalmente disponibile a soddisfare ogni 

suo desiderio. Si tratta, oggettivamente, di una richiesta piuttosto 

insolita e, tuttavia, sono moltissime le situazioni attestate dalla Scrittura 

in cui il Signore chiede a qualcuno qualcosa di inatteso (pensiamo alle 

molte azioni simboliche che i profeti devono compiere, alla missione che 

è associata ad ogni racconto di vocazione, ecc.). Un particolare non deve 

sfuggirci: Acaz deve chiedere al Signore, suo Dio, cioè a Colui con cui 

dovrebbe essere in una relazione di piena consegna, di fiducia. Ma il 



Signore è davvero il suo Dio, oppure la sua vita si appoggia su altri 

riferimenti? La domanda, ovviamente, non riguarda solo l’antico re. La 

risposta di Acaz sembra quasi rispettosa, piena di un santo timore del 

Signore. Rifiuta di chiedere il segno adducendo, come motivo, il non 

voler tentare il Signore. Nella Bibbia il verbo «tentare, mettere alla 

prova» (nsh) è usato nel medesimo senso (cioè per parlare del popolo 

che mette alla prova Dio) in un caso che diverrà paradigmatico, cioè in 

Es 17,2.7. Si tratta dell’episodio di Massa e Meriba, in cui gli israeliti 

mormorano contro Dio, pretendendo acqua da bere e accusandolo di 

averli semplicemente portati a morire nel deserto. Le intenzioni 

d’amore del Dio liberatore vengono così del tutto fraintese!  Acaz 

dunque, riferendosi a quella vicenda, dice di non voler costringere il 

Signore a fare qualcosa per lui. Il problema è che, a quanto pare, il re 

non ha assolutamente ascoltato né compreso la situazione. Dio non è 

costretto a nulla da nessuno e, soprattutto, in questo caso, è Lui stesso 

che propone e offre. Il re finge di essere rispettoso, ma il profeta 

smaschera con forza questo atteggiamento di falsa umiltà perché non si 

fonda su una vera fede. Infatti Acaz ha già deciso che cosa fare: chiamare 

in aiuto l’Assiria invece che fidarsi del Dio di Israele.  Il profeta allora non 

parla più direttamente con lui, ma allarga la prospettiva a tutta la casa 

di Davide (quindi alla casa regnante) dichiarando che stanno stancando 

il suo Dio. Di nuovo l’aggettivo possessivo è importante. Isaia, infatti, 

può dire a buon diritto «il mio Dio» perché, a differenza di Acaz, vive una 

relazione autentica con il Signore. Per questo riconosce anche da dove 

viene la stanchezza del Signore, ovvero dalla mancanza di fede del re e 

del suo popolo che, spesso, si accontenta di ritualità prive di sincerità 

(cfr. Is 1,14). Tutto sembrerebbe doversi concludere qui, con il rifiuto del 

re e una situazione di stallo senza via d’uscita. Invece Dio porta avanti la 

storia andando oltre il rifiuto del re e donando Lui stesso un segno non 

richiesto. Si tratta di un bambino, che però ha due caratteristiche: nasce 

da una donna particolare e ha un nome che indica la sua missione. Il 



termine ebraico utilizzato in riferimento alla donna indica una giovane, 

generalmente non sposata (ma non sembra essere un dato assoluto) e 

quindi, secondo i canoni dell’epoca, anche vergine. L’interpretazione più 

ovvia è che il bambino sia il figlio di Acaz, cioè Ezechia, e che la donna 

sia la giovane sposa del re. Il segno consisterebbe quindi nel permanere 

della dinastia davidica, nonostante la pretesa dei suoi nemici di deporre 

Acaz. Su questo dato storico si inserisce a buon titolo anche una 

possibile interpretazione messianica, sostenuta in particolare dalla 

traduzione greca che sottolinea maggiormente l’elemento della 

verginità: Isaia profetizza il prodigio, cioè una nascita verginale, che Dio 

è in grado di compiere. In ogni caso risulta chiaro che Dio dona un segno 

dentro la nostra storia umana: ciò si evidenzia grazie al nome simbolico 

del fanciullo, Emmanuele, «con noi è Dio». La promessa fondamentale è 

esattamente questa: che Dio è con noi, è presente, è dalla nostra parte 

(cfr. Sal 46/45,8.12). Dio è colui che si fa accanto e aiuta nelle situazioni di 

necessità, di povertà. Ovviamente, come attesta tutta la storia biblica, 

ciò non significa che le difficoltà spariscono, ma che abbiamo Qualcuno 

al nostro fianco per affrontarle. La condizione per gioire del segno è la 

fede. Per questo il re Acaz non ne gioisce.  

Vangelo: Giuseppe uomo giusto e pieno di fede 

Chi ne gioisce, invece, nella liturgia di questa domenica, è indubbia-

mente Giuseppe, il cui personaggio è in completa antitesi rispetto al re 

(Mt 1,18-24). Il testo si apre dichiarando che verrà offerta una narrazione 

su come sia avvenuta la nascita di Gesù Cristo. Brevemente si accenna 

alla madre e al fatto che il concepimento di questo bambino sia frutto 

di un’opera divina. Ma poi l’attenzione si focalizza su Giuseppe e sulle 

sue scelte di fronte a un evento apparentemente assurdo e del tutto 

incredibile. Il testo sottolinea con decisione il fatto che Giuseppe sia un 

uomo giusto, il che, nella Bibbia, ha sempre una forte connotazione 

relazionale e pratica. In che cosa dunque consisterà la sua giustizia? In 



primo luogo nel suo desiderio di non fare del male a nessuno e di 

preservare la vita di Maria e del figlio che lei attende. Giuseppe non 

comprende ancora tutto, non ha tutti gli elementi, ma non è mosso da 

nessun desiderio di vendetta e, al contrario, continua a rimanere dentro 

la via dell’amore anche quando questa si rivela difficile. La sua 

fondamentale attitudine al bene apre davanti a lui una strada nella 

quale il Signore può ulteriormente operare, dandogli luce e coraggio. 

L’invito è, infatti, a non avere paura, a non lasciarsi bloccare, ma a 

prendere con sé, cioè far entrare nella sua vita, Maria (come già aveva 

deciso) e questo suo figlio così speciale.  Potremmo dire che la giustizia 

di Giuseppe continua dunque a manifestarsi, ad un livello ancora più 

alto, nel suo atto di assunzione di responsabilità e, in questo caso, di 

paternità. Sarà lui a dare al bambino il nome che tutti conosciamo, Gesù, 

un nome che, come nel caso di Isaia, ha un significato altamente 

rivelativo della sua missione: «Dio salva». Tutto ciò che Gesù verrà a 

compiere dovrà dunque essere pensato e interpretato come un’azione 

di salvezza; ogni suo gesto, ogni sua parola sarà finalizzata a riscattare 

ogni uomo dal male che lo opprime. L’evangelista commenta questo 

straordinario annuncio con una tipica citazione di compimento, 

riferendosi proprio a Is 7,14: «Tutto questo è avvenuto perché si 

compisse ciò che era stato detto dal Signore…». Ciò che accade ora a 

Giuseppe realizza pienamente ciò che era stato annunciato ad Acaz, cioè 

che Dio è con noi perché ha scelto di legarsi all’umanità e di rendersi 

permanentemente presente attraverso la nascita di un bambino. Per 

questo celebriamo il Natale ogni anno, per fare spazio dentro di noi al 

modo in cui il Signore ha scelto di condurre la storia! La nascita di Gesù 

è l’espressione visibile di questa sua presenza discreta e piccola, ma 

destinata a non venire meno in nessun tempo della storia. Lui si è fatto 

carne per rimanere in mezzo ai suoi per sempre. Lo fa oggi in molte 

forme: nella Parola, nella Chiesa, nel pane, nel fratello… Dio ha 

decisamente scelto la strada della presenza, ma senza imporsi alla 



nostra libertà. Per questo domanda a noi, come a Giuseppe, uno spazio 

di accoglienza.   

Seconda lettura: Un incontro che cambia  

È l’esperienza che ha fatto anche Paolo (cfr. Rm 1,1-7), chiamato in 

condizioni del tutto contrarie al buon senso, quando il suo unico deside-

rio era perseguitare i discepoli di Gesù. Proprio allora ha sperimentato 

la bellezza di accogliere un progetto che veniva dall’alto, completa-

mente diverso dal suo, in grado di cambiare la sua vita, riconoscendo in 

Gesù il servo di Dio, colui che era stato promesso, il discendente di 

Davide atteso da Israele, il Figlio reso riconoscibile dal Padre attraverso 

la sua resurrezione. Per questo Paolo ha completamente ri-orientato il 

suo unico desiderio: farsi annunciatore a tutti della presenza del Figlio 

di Dio. L’Avvento è il tempo propizio per accogliere e per andare 

incontro; è il tempo della preparazione, perché il suo arrivo non ci colga 

distratti, freddi, orientati ad altro. È il tempo per pensare al Regalo che 

tutti abbiamo ricevuto e che, se lo vogliamo, può cambiare la nostra vita. 

Acaz non era disponibile. Noi, come Giuseppe, possiamo decidere una 

storia diversa per noi stessi: «Quando si destò dal sonno, Giuseppe fece 

come gli aveva ordinato l’angelo del Signore e prese con sé la sua 

sposa…» (Mt 1,24). Che anche noi possiamo “fare” in obbedienza alla 

Parola che abbiamo udito.  



Appendice  

L’Antifona di comunione 
 

Il testo 

 

Ecco, la vergine concepirà e partorirà un figlio,   

e sarà chiamato Emmanuele..  

L’ultima domenica di Avvento, ormai rivolta all’imminenza della festa del 

Natale, focalizza la nostra attenzione sulla maternità di Maria. Lo fa 

servendosi di un testo del Primo Testamento che la tradizione cristiana ha 

potuto felicemente applicare alla Vergine Maria, ma che nel contesto 

originario aveva tutt’altra valenza. La profezia di Isaia in questione (cfr. 

Is 7,1-17) risale alla guerra siro-efraimitica (734-732 a.C.): il re di Giuda 

Acaz non volle partecipare all’alleanza contro gli Assiri insieme al regno 

di Aram e a quello di Israele, e il profeta Isaia venne mandato da Dio 

per ammonirlo e consigliarlo. Il detto del profeta – che non parla di una 

vergine, ma di una almah (una giovane donna) – ha al centro non tanto il 

parto quanto ciò che accade nel brevissimo arco di tempo che va dalla 

nascita del bambino alla sua adolescenza: in pochi anni gli Assiri 

invaderanno e soggiogheranno Aram, Efraim e la Samaria. La profezia, 

che a noi oggi suona piena di speranza e di gioia, nella sua versione 

originale si presentò come un nefasto presagio di sventura. Il cambiamen-

to di prospettiva avvenne già con la versione greca dei LXX, che tradusse-

ro il termine almah con παρθένος, vergine appunto; rifacendosi a Is 62,4-

5 in cui, dopo il tradimento, Dio riprende con sé la sua sposa (ovvero il 

popolo) perdonandola e rigenerandola: è la nuova Sion. È interessante 

notare come in questa interpretazione ci sia una prospettiva escatologica 

nuova e diversa: il Messia che libererà il popolo verrà da Sion e da 

Gerusalemme, considerate appunto vergini.  Infine, Matteo in 2,13 ripren-

derà il versetto di Isaia applicandolo alla nascita di Gesù dalla Vergine 

Maria. Da qui la tradizione ermeneutica che rilegge la profezia contro 

Acaz in chiave positiva e cristologica. 

 



Interpretazione cristologica  

La trasposizione del nostro versetto alla vicenda della nascita del Cristo, 

così come ce la propongono i vangeli dell’infanzia di Matteo e Luca, 

sembra perfettamente appropriata: Maria, che non conosce uomo (cfr. Lc 

1,34), ed è quindi vergine illibata, dà alla luce un Figlio. Un Figlio che, 

come annuncia l’arcangelo Gabriele, «sarà chiamato Figlio del Dio 

Altissimo» (Lc 1,32.35) e «viene dallo Spirito Santo» (Mt 1,20); la sua missione 

è salvare il popolo dai suoi peccati (cfr. Mt 1,21). Questi versetti possono 

ben spiegare cosa dobbiamo intendere con “Emmanuele, Dio con noi”: è 

proprio Dio, il suo Unigenito, che scende sulla terra incarnandosi e 

assumendo la nostra natura; la assume perché è l’unico modo di ricrearla 

(la carne è il cardine della salvezza, dirà Tertulliano). Dio è con noi non 

solo perché discende fisicamente tra noi, ma soprattutto perché risor-

gendo a vita nuova ed eterna Egli porta la nostra natura a partecipare 

della vita eterna di Dio: Cristo è in noi, speranza della gloria (cfr. Col 1,27).  

Perché Dio possa effettivamente dimorare in noi e nascere da noi è però 

necessaria la nostra verginità: una verginità che, come abbiamo avuto 

modo di comprendere, lungi dall’essere prerogativa meramente 

biologica, esprime piuttosto la piena e pura adesione al progetto salvifico 

di Dio. Tale purezza si ottiene con una dedicazione onnicomprensiva ed 

univoca della propria esistenza a Dio in Cristo, evitando quelle idolatrie 

che costituiscono la nostra prostituzione morale: il potere, il denaro, la 

ricerca edonistica ed egoistica di sé, l’indifferenza, la divisione.  

  



 


