
 

  

U
ff

ic
io

 L
it

u
rg

ic
o

 d
el

la
 D

io
ce

si
 d

i S
a

n
 M

a
ri

n
o

-M
o

n
te

fe
lt

ro
 

14
 d

ic
em

b
re

 2
0

25
 

II
I 

d
o

m
e

n
ic

a
 d

i 
A

v
v
e

n
to

 
 

Es
tr

at
to

 d
el

 S
u

ss
id

io
 C

EI
 p

er
 il

 T
e

m
p

o
 d

i A
vv

en
to

 

      

 

 

 

 

«CORAGGIO,  

NON TEMETE!» 
 

 

 

Colui che deve venire  

e che ci ama,  

è ormai prossimo. 



L'ARTE DEL CELEBRARE 

 

 

Il clima celebrativo: Gaudete! 

Il carattere di questa domenica è di una sobria gioia. Il colore rosaceo, 

da preferire al violaceo, indica un’attesa che si fa più breve. La 

sollecitudine ad una preparazione prossima più intensa costituisca tema 

e incoraggiamento – annunciato dai pastori. E’ consentito l’uso 

dell’organo e degli altri strumenti musicali anche se non sostengono il 

canto. 

 

Monizione iniziale   

Prima dell’inizio della liturgia, un lettore potrebbe offrire – non dall’ambone –  

una monizione d’inizio, con queste o simili parole:  

 

La liturgia di questa terza domenica di Avvento, detta Gaudete, ci invita 

a rallegrarci perché si avvicina il Natale e, soprattutto, perché «il Signore 

è vicino». Questo è il vero motivo di gioia per ogni credente e per il 

mondo intero.  

Il carattere gioioso di questo giorno è ancora accompagnato da quello 

della preparazione. L’invito liturgico è a scoprire già nell’attesa e nella 

preparazione il gusto di quella felicità che solo la speranza può donare 

già prima di raggiungere la mèta. [Accogliamo la processione di ingresso 

con il canto]. 

 

Saluto iniziale 

Si suggerisce l’uso della seguente formula: Il Dio della speranza, che ci 

riempie di ogni gioia e pace nella fede per la potenza dello Spirito, sia 

con tutti voi. Essa richiama la gioia e la pace che derivano dalla speranza 

e dalla fede. 

 



Proposta per l’accensione della corona d’Avvento   

Dopo il saluto e prima dell’Atto penitenziale, si accende la terza candela 

della corona di Avvento. Il presidente può introdurre l’accensione con 

queste parole o altre simili: 

 

+ Fratelli e sorelle, rallegriamoci: il Signore è vicino! L’attesa del Natale 

si fa più breve. Rinnoviamo nella gioia la nostra preparazione per la 

venuta di Cristo. La terza candela che oggi accendiamo sia segno del 

nostro desiderio di accogliere Dio, nostra pace. 

 

Un ministro o il presidente stesso procede all’accensione.  

L’assemblea assiste in silenzio o cantando un’acclamazione adatta.  

Poi il presidente può concludere dicendo:   

 

+ Signore, tu sei la luce che guida i nostri passi, la meta verso cui 

tendiamo, la speranza che vince il buio del male: sostieni il nostro 

cammino perché, dopo l’attesa vigilante, possiamo incontrarti nella 

pienezza della tua gloria. Tu che vivi e regni nei secoli dei secoli. Amen. 

 

Atto penitenziale  

Si consiglia di utilizzare il terzo formulario, con le seguenti invocazioni:  

• Signore, che vieni a visitare il tuo popolo nella pace, Kýrie, eléison.  

• Cristo, che vieni a salvare chi è perduto, Christe, eléison.  

• Signore, che vieni a creare un mondo nuovo, Kýrie, eléison. 

 

Colletta  

Si consiglia l’utilizzo della colletta ad libitum Dio della gioia… (MR, p. 

1005). Oltre a sottolineare il tema della gioia, essa invoca la grazia del 

Signore per intensificare l’impegno nel cammino di Avvento. 

 

 



Offertorio 

Per l’invito alla preghiera sulle offerte, si indica la seguente formula: 

Pregate, fratelli e sorelle, perché il sacrificio della Chiesa, in questa sosta 

che la rinfranca nel suo cammino verso la patria del cielo, sia gradito a 

Dio Padre onnipotente. 

 

Prefazio 

Si consiglia il prefazio dell’Avvento I per il suo richiamo al regno glorioso 

di Dio e alla speranza tipica dell’attesa gioia del Salvatore. 

 

Preghiera eucaristica 

Si consiglia la Preghiera Eucaristica III. 

 

Antifona di comunione 

In appendice è disponibile un approfondimento dell’antifona di questa 

domenica. 

 

Benedizione finale 

È possibile utilizzare la benedizione solenne del Tempo di Avvento (MR 

p.456). 

 

Proposta pastorale 

Durante la terza settimana di Avvento ha inizio la novena di Natale (16 

dicembre). Anche se non è un elemento propriamente liturgico, la 

novena svolge un ruolo importante nel sottolineare la solennità della 

festa che si avvicina, nel creare il clima adatto all’interno della comunità 

e delle famiglie, nell’intensificare la preparazione del cuore e dello 

spirito ad accogliere Cristo. Si può proporre la preghiera della novena 

nelle famiglie o nella comunità, armonizzandola con la liturgia 

quotidiana. Dal 17 dicembre al 24 dicembre, la liturgia invita ad una 

preparazione più diretta e intensa. È bene ordinare la stessa liturgia, 



anche feriale, perché sia evidente l’intensificarsi di questo atteggiamen-

to. Si può consigliare ai fedeli di partecipare alle Messe feriali o 

celebrare in modo comunitario alcune parti della Liturgia delle Ore, 

dando particolare risalto alle Antifone maggiori che richiamano i titoli 

più importanti di Cristo. 

 

 

L’ARTE DEL PREDICARE 

 

CHIAMATI ALLA GIOIA  

(Is 35,1-6.8.10; Gc 5,7-10; Mt 11,2-11) 

 

In questa terza domenica di Avvento la liturgia, nell’avvicinarci alla 

Solennità del Natale, ci invita a fare un nuovo passo: siamo stati chiamati 

a un incontro e abbiamo contemplato i tratti stupendi di Colui che 

andiamo ad incontrare, per questo siamo ora invitati ad aprirci alla gioia. 

È infatti questo l’atteggiamento profondo che ci viene domandato di 

assumere, perché sappiamo che Colui che deve venire e che ci ama, è 

ormai prossimo.  

Prima lettura: Il deserto può fiorire 

Si comincia dal deserto, dal luogo più arido che si conosca (Is 35,1); si 

comincia da ciò che ha meno possibilità di fiorire (la terra arida, la 

steppa) e si “ordina”, si “comanda” che proprio questi luoghi entrino 

nella gioia. Una serie di inviti pressanti, di verbi esortativi/desiderativi, 

tutti orientati ad esprimere questo sentimento: «si rallegrino», «esulti», 

«fiorisca», «canti con gioia e con giubilo». Perché una terra desolata, 

deserta dovrebbe rallegrarsi e fiorire? E come sarà possibile che questo 

accada? Pensando alla situazione storica a cui probabilmente questo 



testo fa riferimento, perché Israele, che è finito in esilio ed è stato 

ridotto a nulla, dovrebbe gioire? La risposta non risiede nelle logiche 

umane, ma dev’essere cercata ad un livello ulteriore, nel modo in cui il 

Dio di Israele conduce la storia, con quel suo “vizio” di cambiare le cose, 

anche quelle che sembrano impossibili da cambiare (al punto che può 

far passare dalla morte alla vita). Il Dio di Israele non ha paura del 

deserto, di nessun deserto, nemmeno dei nostri, delle nostre zone 

d’ombra, delle nostre aridità, delle nostre invincibili durezze... Anche lì 

qualcosa di bello e di nuovo può fiorire. E così il profeta annuncia che il 

deserto sarà glorioso, cioè bello, come il Libano e come il Carmelo, come 

la fertile pianura di Sharon. Tutto questo appare assurdo a chi conosce 

un po’ la geografia della Terra Santa! Non si può immaginare che il 

deserto di Giuda divenga simile all’Ermon! Eppure il Signore annuncia 

una condizione nuova, piena di vita, anche per chi non ci poteva sperare.  

I credenti sono chiamati ad essere dei testimoni, a vedere con i loro 

occhi («essi vedranno»; v. 2) non solo «la gloria» (cioè la bellezza) che è 

data a chi ne era privo, ma a riconoscere in tutto questo la 

manifestazione della gloria del Signore stesso. Israele deve rallegrarsi, i 

cristiani devono rallegrarsi (ricordiamo Paolo: «Siate sempre lieti nel 

Signore, ve lo ripeto: siate lieti»; Fil 4,4) in ogni tempo della storia e della 

vita, non perché sono ingenui, né perché non vedono i problemi reali 

del mondo, ma perché riconoscono che il Signore si fa vicino. Se il primo 

“compito” che ci è assegnato consiste nell’entrare nella gioia, il secondo 

sarà dare coraggio agli altri, sostenere quelli che vacillano perché sono 

smarriti. L’incoraggiamento deve poter toccare le mani (il fare), le 

ginocchia (cioè le gambe e quindi il camminare) e il cuore (luogo delle 

decisioni). Possiamo fare tutto questo non perché noi siamo invincibili 

(non lo siamo affatto!), ma perché riceviamo forza dal Signore e allora 

possiamo annunciare a chi è in difficoltà: «Coraggio, non temete! (...) 

Egli viene a salvarvi» (v. 4).  Intravvediamo in questo breve passo isaiano 

una stupenda sintesi della nostra vocazione. Ci viene detto che, nel 



mondo, il credente ha come compito quello di essere un diffusore dei 

doni di Dio: riceve forza del Signore e la ridona a chi non ce l’ha; riceve 

amore da Lui e lo trasmette a chi si sente solo, abbandonato; vede che 

Dio è presente e lo annuncia a chi ancora non lo vede. Dio viene a salvare 

e la sua presenza cambia la storia dei poveri: ciechi, sordi, zoppi e muti. 

Due volte, al v. 5, ricorre il verbo «aprire» perché Dio apre tutto quello 

che chiude, che blocca la nostra vita. E poi ancora, i verbi «saltare» e 

«gridare» che dicono l’esplosione di una gioia incontenibile. L’immagine 

che veicola questa trasformazione è quella dell’acqua che scaturisce nel 

deserto e con la sua forza porta vita e risana (cfr. Ez 47,1-12; Ap 22,1-2).  

Impossibile non pensare a come questa profezia si sia compiuta in Gesù, 

con il suo passare in mezzo alla gente per guarire, incoraggiare, 

rimettere in piedi tutti coloro che ne avevano bisogno. Il suo amore è 

quell’acqua che ha portato e continua a portare vita nel deserto di 

questo mondo assetato. L’ultima notazione del profeta si concentra su 

una strada: in questo deserto che fiorisce, spunta un tracciato con un 

nome molto solenne: «via santa». Su di essa possono tornare a casa, a 

Sion, quelli che erano lontani (gli esiliati) e che ora vengono chiamati «i 

riscattati dal Signore». La lettura di Isaia chiude con una serie di 

sostantivi che, come all’inizio, indicano la gioia, ma aggiunge anche un 

movimento significativo di allontanamento: la tristezza e il pianto sono 

sconfitte e devono ormai darsi alla fuga. Il tempo della prova è alle spalle 

e Dio promette una gioia destinata a durare per sempre. Possiamo 

fidarci di questo Dio e delle sue promesse?  

Seconda lettura: Il tempo di Dio 

La seconda lettura (Gc 5,7-10) ci invita a misurarci con la dimensione del 

tempo e con la necessità della pazienza. Non sempre la venuta del 

Signore “accade” quando noi la vorremmo; non sempre i tempi di Dio 

sono identici a quelli che noi desideriamo o pensiamo. Giacomo chiede 

quindi ai suoi ascoltatori di diventare simili all’agricoltore che sa bene di 



non poter “produrre” la pioggia (dovrà riceverla), e di non poter 

affrettare la maturazione dei frutti del suo terreno. Ci sono processi che 

devono essere rispettati nel loro svolgersi e che noi possiamo 

assecondare, questo sì, ma mai forzare. C’è dunque una pazienza da 

vivere che riguarda il tempo e un’altra che, invece, inerisce alle persone, 

ai fratelli con cui condividiamo la vita e che siamo chiamati a non 

giudicare perché il giudizio compete ad un Altro.  

Vangelo: Sei tu? 

In questo contesto di attesa e di pazienza si inserisce perfettamente 

anche la domanda del Battista che ascoltiamo nel Vangelo odierno (Mt 

11,2-11): «Sei tu colui che deve venire o dobbiamo aspettare un altro?». Il 

Signore Gesù ha dato inizio al suo ministero pubblico e, nel contempo, 

Giovanni è stato arrestato. Dal carcere, forse presagendo di non avere 

davanti a sé una lunga vita (cfr. Mt 14,312) vuole sapere se il tempo 

dell’attesa per Israele può essere considerato concluso. Ha sentito 

parlare di ciò che il Nazareno opera in mezzo alla gente ma, come spesso 

accade anche a noi, ha bisogno di una parola chiarificatrice. Gesù, in 

questo caso, non si sottrae alla domanda, perché riconosce la 

rettitudine dell’interlocutore, a differenza delle molte situazioni in cui 

gli interrogativi erano pensati come un tranello (cfr. ad es. Mt 19,3; 22,35). 

Nello stesso tempo non dà una risposta che liberi dalla fatica della 

ricerca e dell’adesione personale, ma offre elementi perché sia lo stesso 

Giovanni a comprendere e a “decidere” se dare o meno credito a questo 

strano predicatore.  Gli elementi che Gesù offre sono tratti, per lo più, 

da una serie di profezie di Isaia (cfr. ad es. Is 26,19; 29,28-29; 35,5-6; 42,7.18; 

61,1), tra cui anche il testo della prima lettura di questa domenica. Il 

Signore mette di fronte agli occhi del Battista, realizzato nella sua 

persona, il compimento di ciò che Israele attendeva: guarigione, 

resurrezione dai morti e annuncio della buona notizia. E aggiunge: 

«Beato è colui che non trova in me motivo di scandalo!». Questa 



beatitudine attira l’attenzione del lettore. Non basta vedere, a quanto 

pare, perché molti hanno visto le stesse opere realizzate dalle sue mani 

ma, come ci attestano i Vangeli, non tutti hanno creduto e, anzi, molti si 

sono posti decisamente contro di Lui. Una beatitudine viene dunque 

dedicata a chi sceglie una particolare posizione di fronte a Gesù, cioè 

quella dell’accoglienza incondizionata della sua persona. Al Battista, 

come ad ognuno di noi, è donata la responsabilità di scegliere se entrare 

o meno in questa gioia. Una volta partiti i messaggeri, la prospettiva 

viene ribaltata: non più qualcuno che vuole sapere di Gesù, ma Gesù 

stesso che consegna un identikit del Battista. Egli è sostanzialmente 

definito come un profeta e, più precisamente, come il messaggero 

inviato davanti al Signore (Ml 3,1), colui che è stato chiamato ad una 

missione unica nel corso della storia. Da un lato, umanamente parlando, 

nessuno potrà mai svolgere compito più importante (precedere il 

Messia), ma dall’altro, una volta inaugurato il Regno dei cieli, tutti coloro 

che gli appartengono godono di una posizione migliore di Giovanni, 

perché sono discepoli ricolmi dei doni del Maestro. Come potremo 

dunque proprio noi sottrarci all’invito alla gioia che Isaia ci ha rivolto?  

  



Appendice 

L’Antifona di comunione 
 

Il testo 

Il testo di quest’antifona è desunto dal Libro del profeta Isaia.  
 

Dite agli smarriti di cuore: «Coraggio, non temete! 

Ecco il vostro Dio. Egli viene a salvarvi».  

Bisogna notare che il testo latino della Vulgata, da cui il testo è 

estrapolato, è stato notevolmente modificato dal compositore gregoriano. 

 

Vulgata Gregoriano 
 

Dicite pusillanimis: 
confortamini,  
et nolite timere:  
ecce Deus vester ultionem 
adducet retributionis;  
Deus ipse veniet,  
et salvabit vos. 

 

Dicite: «Pusillanimes: 
confortamini,  
et nolite timere:  
ecce Deus noster  
  
               veniet,  
et salvabit nos. 
 

 

Oltre la diversità nell’inizio del discorso diretto, che trasforma il 

complemento di termine pusillanimis in soggetto vocativo pusillanimes, nel 

testo gregoriano scompaiono tutti i riferimenti alla vendetta (ultionem) di 

Dio e la seconda persona plurale si trasforma in prima, segno di una 

intimità familiare con Dio. È importante notare che i cambiamenti del 

discorso diretto e della prima plurale sono presenti nella LXX: 

παρακαλέσατε οἱ ὀλιγόψυχοι τῇ διανοίᾳ ἰσχύσατε μὴ φοβεῖσθε ἰδοὺ 

ὁ θεὸς ἡμῶν κρίσιν ἀνταποδίδωσιν καὶ ἀνταποδώσει αὐτὸς ἥξει καὶ 

σώσει ἡμᾶς. Volendo visionare anche la versione ebraica, perfettamente 

ricalcata dalla Vulgata, troviamo un aiuto per il senso da attribuire al 

termine pusillanimes, che sembrerebbe avere una valenza negativa (vile, 

codardo, vigliacco); nel testo ebraico non c’è un solo termine, ma una 



perifrasi che potremmo tradurre letteralmente in questo modo: a coloro 

che hanno il cuore liquefatto. Capiamo quindi, che i pusillanimi (ovvero 

coloro che hanno l’animo piccolo) sono coloro che hanno perso la forza 

d’animo, coloro che hanno disciolto la loro tempra a causa dell’angustia 

dell’esilio, coloro che hanno perso ogni speranza del ritorno in patria. 

Capiamo, quindi, che il detto di speranza di Isaia si rivolge agli sfiduciati 

di Sion, che desiderano ritornare a Gerusalemme e vivere 

nell’abbondanza: a loro il profeta mostra la visione della patria futura, 

in cui Dio regna e l’abbondanza prospera. Ecco il senso immediato della 

nostra antifona: 

Dite: «O voi, dal cuore liquefatto, confortatevi e non abbiate paura: ecco, 

il nostro Dio verrà e ci salverà». 

Interpretazione cristologica  

L’applicazione di questo contesto veterotestamentario al nostro oggi 

cristiano è abbastanza immediata: è molto facile per noi scoraggiarci, è 

molto probabile che il nostro cuore si liquefaccia, che perdiamo ogni 

speranza in un mondo lacerato da guerre e divisioni, dalla supremazia 

dei potenti, dalle ingiustizie verso i poveri, in un modo dove Dio sembra 

assente e noncurante della salvezza dell’uomo. Anche noi possiamo 

sentirci in esilio dalla Vita, lontani dalla patria che è il seno di Dio, lontani 

dal suo Amore, privi di ogni mezzo di sussistenza, sconvolti dalle malattie 

e dal grido delle morti innocenti. Il detto di Isaia si trasforma, allora, in 

una forte esortazione a fare noi la differenza, a farci volto, voce e mano 

di Dio in questo mondo così sconvolto dal peccato: ecco, il nostro Dio verrà 

e ci salverà! Sforziamoci di essere salvezza per il prossimo, sforziamoci di 

andare incontro all’altro, sforziamoci di costruire un noi che possa 

manifestare la presenza del Signore Gesù! In una parola: sforziamoci di 

essere davvero uomini e donne evangelici, vivendo ciò che professiamo. Il 

primo imperativo ci scuote: dite! Non possiamo rimanere inerti di fronte 

all’incontro con Cristo che abbiamo esperito. La nostra certezza risiede in 

questo incontro, di cui siamo latori ai nostri fratelli. Lasciamo, dunque, che 

Egli venga ancora nei nostri cuori, per ridonarci la forza e il coraggio di 

annunciarlo e di vivere secondo la sua Vita. Egli verrà e ci salvera!  


