
1 

 

  

U
ff

ic
io

 L
it

u
rg

ic
o

 d
el

la
 D

io
ce

si
 d

i S
a

n
 M

a
ri

n
o

-M
o

n
te

fe
lt

ro
 

G
U

ID
A

  

A
L
 T

E
M

P
O

 D
I 
N

A
T

A
L
E

 
 

Su
ss

id
io

 C
EI

 p
er

 il
 T

em
p

o
 d

i N
at

al
e 

      

 

 
 

 
 

TENIAMO  

VIVA  

LA SPERANZA 
 

 

«Dopo l’annuale celebrazione  

del mistero pasquale,  

la Chiesa non ha nulla di più sacro  

della celebrazione del Natale del Signore 

e delle sue prime manifestazioni» 



2 

 

 

CONTENUTI 

 

Celebrare il Natale – Pag. 3 

Cantare il Natale – pag. 7 

Vivere il Natale – pag. 8 

Celebrare con i giovani – pag. 10 

Celebrare la bellezza – pag. 16 

  



3 

CELEBRARE IL NATALE 
 

Introduzione al Tempo di Natale 

«Dopo l’annuale celebrazione del mistero pasquale, la Chiesa non ha 

nulla di più sacro della celebrazione del Natale del Signore e delle sue 

prime manifestazioni»1.  

La seconda festività cristiana più importante, il Natale, ha un’origine 

molto antica. Attestata nel IV secolo, probabilmente era celebrata già 

nel III a Roma, per poi diffondersi prima nell’Occidente e poi nell’Oriente 

cristiano. Il suo posizionamento al 25 dicembre ha un grande valore 

simbolico. Molto vicino al solstizio d’inverno, quando le giornate 

iniziano ad allungarsi, può rimandare al ritorno della luce dopo un 

periodo di buio. Qualcuno aveva ipotizzato un legame tra la festa del 

Natale e quella di una divinità romana, il Sol Invictus, che sarebbe stato 

festeggiato proprio il 25 dicembre. Ormai, nessuno storico dà credito a 

questa tesi che presenta troppi problemi e troppe poche prove. Molto 

più semplicemente, il sole è sempre stato un elemento iconografico che 

rimanda a Gesù, il sole di giustizia, la luce che non tramonta venuta per 

rischiarare le tenebre più oscure del cuore dell’uomo. Cristo è la luce del 

mondo, lumen gentium, come ricorda anche un importante documento 

del Concilio Vaticano II.   

Il Natale è la festa memoriale dell’evento in cui questa luce è entrata nel 

cuore dell’umanità. La festa cristiana è, quindi, una festa di luce. Alcuni 

elementi liturgici richiamano questa dimensione: la stella seguita dai 

magi, lo splendore degli angeli che avvolge i pastori, il prologo di 

 
1 Norme per l’Anno liturgico e il calendario, n. 32. 



4 

Giovanni. Questi contrastano con l’evidente buio della notte da cui i 

personaggi sono circondati. Alla sua nascita, Gesù appare come una luce 

splendente nelle tenebre più fitte. Le stesse decorazioni natalizie 

dovrebbero rimandare a questa simbologia.  

La data natalizia ha un secondo significato teologico. Essa è strettamen-

te legata ad un altro giorno: il 25 marzo, festa dell’Annunciazione. 

Originariamente questa era la prima festa dell’Incarnazione, il giorno in 

cui Dio si è fatto uomo nel ventre della Vergine. Un’antica tradizione 

rabbinica pone nello stesso giorno la data della creazione e dunque 

dell’inizio del mondo. Con l’Annunciazione ha inizio la nuova creazione, 

quella inaugurata dal sì di Maria e dalla venuta di Cristo nel mondo. Il 

Natale è dunque la festa della nuova creazione, cioè della Redenzione.  

Il Tempo di Natale, festa dell’Incarnazione, inizio della Redenzione, 

avvento del Sole di giustizia, è anche detto tempo della manifestazione. 

Esso racchiude le feste che rimandano ai primi eventi tramite cui Cristo 

ha rivelato la propria natura umano-divina. Oltre al Natale, questi sono 

l’adorazione dei Magi, il Battesimo impartito da Giovanni, il miracolo 

delle Nozze di Cana.  

Il grande teologo del Natale è San Leone Magno. Nei suoi dieci discorsi 

in occasione del Natale e otto per l’Epifania mostra una dottrina ricca, 

organica e profonda del mistero della nascita di Cristo e della sua 

manifestazione. Tra i temi su cui il pontefice più si sofferma troviamo: la 

necessità dell’incarnazione, la riflessione sulle due nature di Cristo, la 

gioia del giorno natalizio, lo scambio di doni tra Dio e l’uomo. 

Quest’ultimo tema è caro anche alla liturgia, che lo presenta soprattutto 

nelle orazioni sulle offerte nelle Messe del Tempo di Natale. Alcune 

espressioni meritano di essere riportate: «Ti sia gradita, o Padre, la 

nostra offerta in questa notte di luce, e per questo santo scambio di doni 



5 

trasformaci in Cristo tuo Figlio, che ha innalzato l’uomo accanto a te 

nella gloria»2. «Come il tuo Figlio, generato nella carne, si manifestò Dio 

e uomo, così questi frutti della terra ci comunichino la vita divina»3. 

«Accogli, o Signore, i nostri doni in questo misterioso incontro tra la 

nostra povertà e la tua grandezza: noi ti offriamo le cose che ci hai dato, 

tu donaci in cambio te stesso»4.  

Il Tempo natalizio presenta una ricchissima gamma liturgica di festività. 

Già il giorno di Natale è possibile celebrare tre Messe: della notte, 

dell’aurora e del giorno. Tale differenziazione deriva dalla liturgia 

romana e, specialmente, dalla devozione alla mangiatoia del Signore 

Gesù custodita presso la Basilica di Santa Maria Maggiore, denominata 

anche la Betlemme dell’Occidente. A questa si aggiunge la Messa 

vespertina nella vigilia da celebrare il 24 dicembre. Dopo il Natale, le 

feste più importanti sono la domenica dedicata alla Santa Famiglia, la 

solennità della Madre di Dio, l’Epifania e il Battesimo del Signore.  

Assieme a queste, si celebrano le feste di Santo Stefano (26 dicembre), 

di San Giovanni, apostolo ed evangelista (27 dicembre) e dei Santi 

Innocenti (28 dicembre, quest’anno coincidente con la domenica e, 

dunque, omessa). Il carattere del Tempo di Natale è festivo e solenne. 

Ciò deve trovare una corrispondenza nel modo di celebrare: nella scelta 

dei canti, dell’abbellimento della chiesa, nella partecipazione del popolo 

alle sante celebrazioni.  

Il carattere festivo è dato in modo speciale dai canti. Primo fra tutti, la 

liturgia propone il Gloria come canto specifico del Natale. La prima parte 

del testo proviene dalle parole degli angeli che appaiono ai pastori. 

 
2 Orazione sulle offerte di Natale, Messa della notte, MR, p. 38. 
3 Orazione sulle offerte di Natale, Messa dell’aurora, MR, p. 39. 
4 Orazione sulle offerte, 29 dicembre, MR, p. 42. L’orazione è ripresa anche il 2 e il 5 
gennaio. 



6 

Inoltre, la liturgia custodisce un canto molto antico, da datarsi tra VII e 

VIII secolo: la kalenda. Il testo contenuto nel Martirologio Romano 

ripercorre in modo solenne le tappe più importanti della storia della 

salvezza dalla creazione fino all’Incarnazione5.  

In occasione del Natale si sono sviluppate – e continuano a svilupparsi – 

diverse tradizioni canore tipiche di questo tempo, legate ad alcuni luoghi 

specifici ma poi diffusesi in gran parte del mondo. Esse hanno generi 

diversi: liturgici, sacri, profani, di pietà popolare. È giusto saper 

distinguere le varie categorie per poter valorizzare ciascun canto nel suo 

contesto ottimale.  

Più in generale, il Natale ha un carattere popolare molto ampio, 

denotato da diversi elementi caratteristici quali, oltre i canti, le luci, i 

doni, i pasti, le icone come il presepe, gli addobbi... Tutti questi possono 

costituire strumenti per la pastorale, l’annuncio e la liturgia. Essi, però, 

devono essere giustamente ordinati in un modo equilibrato perché sia 

cristallino il rimando alla festa di Cristo che viene nel mondo, evitando 

una commercializzazione della festa o una spoliazione del loro carattere 

primariamente religioso da tali elementi. L’incarnazione del Figlio di Dio 

ci ricorda che l’uomo nella sua interezza – e dunque anche il suo aspetto 

culturale e sociale – è assunto da Gesù per la sua redenzione. Far 

penetrare la sua luce all’interno della società e dei suoi gesti è parte 

dell’evangelizzazione che la Chiesa da sempre compie con fede, 

speranza e carità.  

 

 

 
5 Cfr. Martirologio Romano, pp. 965-966. Si può trovare la melodia alle pp. 97-98. 
 



7 

CANTARE IL NATALE  
 

I canti utilizzati nel tempo di Natale devono immergere i fedeli 

nella spiritualità di questo tempo liturgico, nel quale «la Chiesa celebra 

il mistero della manifestazione del Signore: la sua umile nascita a 

Betlemme, annunciata ai pastori, primizia dell’Israele che accoglie il 

Salvatore; l’epifania ai Magi, “giunti da Oriente” (Mt 2,1), primizia dei 

gentili, che nel neonato Gesù riconoscono e adorano il Cristo Messia; la 

teofania presso il fiume Giordano, in cui Gesù è proclamato dal Padre 

“figlio prediletto” (Mt 3,17) e inaugura pubblicamente il suo ministero 

messianico; il segno compiuto a Cana con il quale Gesù “manifestò la sua 

gloria e i suoi discepoli credettero in lui” (Gv 2,11)» (Direttorio su pietà 

popolare e liturgia 106).  

 

Le indicazioni magistrali  

«Nella Messa di mezzanotte, di grande significato liturgico e di forte 

ascendente popolare, potranno essere valorizzati:  

• all’inizio della Messa, il canto dell’annuncio della nascita del Signore 

[Kalenda], nella formula del Martirologio Romano; […]  

• al termine della celebrazione potrà aver luogo il bacio dei fedeli 

all’immagine del Bambino Gesù e la collocazione di essa nel presepio 

allestito in chiesa o nelle adiacenze» (Direttorio su pietà popolare e liturgia 

111). Alla luce di quest’ultima indicazione è bene prevedere un canto che 

accompagni il bacio dell’immagine del bambinello.  

 

La scelta dei canti  

È bene utilizzare un repertorio tradizionale, per il fatto che introduce 

immediatamente i fedeli nel tempo natalizio. È necessario però un 

accurato discernimento sui testi, sulle melodie, e sulla pertinenza 

rituale. Naturalmente è utile armonizzare tale repertorio tradizionale 



8 

con nuove proposte, viste le molteplici tematiche presenti nella liturgia 

di questo tempo liturgico. È opportuno valorizzare il canto del Gloria, 

utilizzando una melodia solenne e festosa. Per l’acclamazione al 

Vangelo, i canti alla preghiera eucaristica, l’acclamazione Tuo è il Regno 

e la litania alla frazione del pane, è bene utilizzare melodie maestose, 

che mettano ben in luce la solennità del Tempo liturgico natalizio.  

 

Gli strumenti musicali  

Proprio per evidenziare il carattere festivo del Tempo di Natale rispetto 

all’Avvento, potrebbe essere utile introdurre più strumenti per 

l’accompagnamento dei canti, rispettando però la natura del canto 

stesso e il momento rituale in cui esso è inserito. 

 

 

VIVERE IL NATALE 
 

Il Prologo del Vangelo di Giovanni ci introduce al mistero del Natale nella 

sua profondità e purezza: «Il Verbo si fece carne e venne ad abitare in 

mezzo a noi». Nella sua traduzione greca, il verbo abitare significa 

letteralmente piantare la tenda, attendarsi. È un’immagine molto 

evocativa: Dio non sceglie una dimora stabile come un tempio di pietra, 

ma una tenda che si muove insieme al suo popolo. Viandante, 

compagno di viaggio, Dio non teme la precarietà del cammino umano 

ma la incarna, condividendone gioie e fatiche. Il Natale, dunque, non è 

solo memoria della nascita di un bambino nella grotta di Betlemme, ma 

esperienza viva di una presenza che continua ad abitare la storia. Ed è 

qui che il messaggio del Prologo s’intreccia profondamente con lo spirito 

di Mi fido di noi, il progetto di microcredito sociale promosso dalla 

Conferenza Episcopale Italiana e da Caritas Italiana, in collaborazione 



9 

con la Consulta Nazionale Antiusura. Esso consente di erogare prestiti di 

piccole dimensioni a persone fisiche che hanno la necessità di acquistare 

beni o servizi per soddisfare i bisogni primari del proprio nucleo 

familiare (spese mediche, canoni di locazione, accesso a servizi pubblici 

essenziali, spese scolastiche, tasse ed altre comprovate spese 

improvvise).  Il piano di rimborso viene concordato dal richiedente 

insieme al tutor diocesano (scelto in prevalenza tra persone che hanno 

maturato esperienza in ambito bancario e finanziario) e prevede la 

restituzione sino a un massimo di 60 rate mensili.  Piccoli e regolari 

pagamenti che responsabilizzano i beneficiari del prestito e attivano un 

meccanismo virtuoso di riuso delle risorse che restituisce al beneficiario 

dell’aiuto economico la condizione di soggetto attivo, partecipe di un 

circuito di solidarietà che rigenera tutti: chi riceve e chi dona.  

Se l’accompagnamento della persona affidata alla comunità è 

l’elemento di novità in questo tipo di progetto, la dimensione della 

chiamata per tutti a partecipare è la parte qualificante del programma: 

un Fondo di Raccolta alimentato con il contributo di soggetti istituzionali 

e privati cittadini che intendono sostenere lo sviluppo umano e sociale 

delle persone e delle famiglie in temporanea difficoltà economica. Il 

microcredito è uno degli strumenti che ogni Chiesa diocesana ha a 

disposizione nella sua cassetta degli attrezzi per dare risposte concrete 

a chi vive difficoltà temporanee e voglia riappropriarsi della propria 

dignità. Un’occasione per le comunità di farsi più inclusive, attente alle 

persone e generatrici di fiducia.   

Alle Chiese diocesane il compito di costruire una relazione positiva con 

le persone che chiedono aiuto ma anche di offrire un accompagna-

mento professionale che includa, per esempio, supporto nella redazione 

del bilancio familiare o formazione per un uso consapevole e responsa-

bile delle risorse disponibili. Un progetto che anche ha una pretesa 



10 

educativa verso il singolo e chiede a ciascuno, alla luce dei dati 

allarmanti sulla povertà, di rivedere il proprio stile di vita. La scelta di 

partecipare al fondo per sostenere un altro membro della comunità 

diventa segno concreto di fraternità e di giustizia redistributiva che 

acquista senso e significato profondo alla luce del tempo di Natale. Mi 

fido di noi non si limita, dunque, a contrastare la povertà materiale ma 

intende trasformare la condizione di bisogno in occasione di comunione. 

Dietro ogni pratica, oltre ogni cifra, scorre una vita che chiede di essere 

riconosciuta: una madre sola che, nel silenzio delle sue ferite, ritrova il 

coraggio di ricominciare, o un giovane che non cede al disincanto e 

riacquista la forza di costruire il suo sogno. Il Natale, allora, ci invita a 

ripensare il dono oltre il possesso materiale di cose. Donare è fidarsi, 

investire, scommettere sull’altro facendo della vicinanza un luogo di 

guarigione e di speranza. Gioia piena è la garanzia dell’amore che si 

spende. Ogni anno il Natale restituisce al nostro cuore la certezza 

fiduciosa che l’Emmanuele è con noi. 

 

 

CELEBRARE CON I GIOVANI: 

«OLTRE IL TEMPO» 

Non ci è dato sapere il tempo.  

Ci è dato solo amare nel tempo.  
Mariangela Gualtieri  

C’è un tempo, nella vita, che non dipende da noi. Attimi in cui 

l’inedito si fa presente con tutta la sua carica di novità rivoluzionaria. 



11 

Proprio come nell’esperienza di Maria, l’incontro con Dio trasforma 

l’esistenza in maniera totalmente inaspettata.  

Quando nella vita di ciascuno avverrà l’incontro con la presenza 

trasformante del Signore? Quando si compirà l’Avvento della nostra 

esperienza di fede? Non possiamo deciderlo, possiamo solo essere 

pronti.  

Questa consapevolezza trova un’immediata comprensibilità 

proprio nella vita degli adolescenti e dei giovani che, nella loro 

quotidianità, sperimentano la precarietà di un tempo di transizione in 

costante mutazione, dove i cambiamenti più profondi accadono senza 

che ne abbiano il controllo: il corpo, i sentimenti, i legami, i sogni, le 

scelte di vita… perfino la fede.  

L’Avvento, quindi, è l’occasione preziosa per riconoscere che non 

tutto ci appartiene, e che proprio in ciò che sfugge alle nostre manie di 

controllo si affaccia Dio. Egli non arriva dentro le nostre sicurezze, ma le 

attraversa; non si manifesta nei luoghi del potere, ma nei segni piccoli e 

disarmanti.  

In questo tempo possiamo scoprirci in attesa di un Dio 

Totalmente Altro (Karl Barth): colui che spezza le immagini 

preconfezionate che ci facciamo di Lui. È il Dio che non si lascia 

possedere, che resta sempre oltre la misura delle nostre attese, e 

proprio per questo può farsi vicino.  

Potremmo dire, con Barth, che «Dio si rivela come il Totalmente 

Altro, ma nel suo rivelarsi Egli è anche il Totalmente Presente»6 . 

L’Avvento è il “kairós della rottura”, il momento in cui il Totalmente Altro 

 
6 Cfr. K. BARTH, Dogmatica ecclesiale, Il Mulino, Bologna 1968 I/1. 



12 

entra nel tempo e lo rinnova, non per confermare ciò che è, ma per 

creare ciò che non era.  

Nel cuore di ogni giovane c’è la nostalgia di qualcosa di più 

grande: il desiderio, direbbe Max Horkheimer, di questo Totalmente 

Altro, cioè di un senso che vada oltre l’apparenza e la delusione del 

mondo. “Il desiderio che l’ingiustizia non sia l’ultima parola è già 

nostalgia del Totalmente Altro”7.  

L’Avvento parla a questa nostalgia. Parla al bisogno di 

autenticità, di luce, di speranza che attraversa ogni vita giovane. Ci 

ricorda che Dio non è solo Altro, ma Oltre: un Dio che si avvicina, che si 

fa carne, un “Dio-con-noi”. Per questo, vivere l’Avvento con i giovani 

significa educare al desiderio e allo stupore, aiutare i ragazzi a scoprire 

che l’attesa non è vuoto, ma spazio per un incontro. È accompagnarli a 

riconoscere Dio nella vita quotidiana, nei volti che si fanno dono, nei 

segni che chiedono di essere interpretati. Perché il Dio dell’Avvento non 

si incontra nei luoghi speciali, ma nel passo che si apre verso l’Oltre che 

abita l’umano, anche nell’incertezza, nel dubbio, nel disorientamento.  

Spesso vediamo come molti giovani vivano l’incontro con Lui 

come un’assenza, una domanda sospesa. Le loro parole ci raggiungono 

da quel confine in cui la fede non consola, ma inquieta. Sono voci che 

non chiedono spiegazioni, ma accoglienza. Ne riportiamo alcune: 

 «Credo che nel mio percorso ci sia un punto rappresentato dallo 

stesso innesco che genera la fede. Io mi blocco, la fede va avanti ed è il 

punto in cui la ragione non basta più»8.  

 
7 MAX HORKHEIMER, La nostalgia del totalmente altro, Queriniana, Brescia 2019. 
8 Giovane, in P. BIGNARDI – R. BICHI, Cerco dunque credo? I giovani e una nuova 
spiritualità, Milano, Vita e Pensiero 2022, p. 51. 



13 

Una fede che “va avanti”: immagine drammatica e profetica, che 

forse ci dice di quante volte la comunità ecclesiale non riesca a 

camminare accanto fino a sostare nel punto in cui il giovane si ferma. 

L’Avvento è forse il tempo in cui Dio si rivela diverso anche rispetto alle 

nostre prassi pastorali: non spinge a forza, non trascina, ma attende chi 

si è fermato, uno spazio in cui ascoltare con rispetto e tenerezza la voce 

di chi vive il disorientamento. Una giovane dice:  

«Mi faceva davvero tanta paura il fatto di non avere più la 

certezza che quello che pensavo prima fosse vero. Il fatto che [...] dovessi 

ricominciare da zero a cercare, pormi domande e di trovare risposte, 

anche se è impossibile perché le risposte non ci sono, non c’è una 

certezza matematica, mi crea davvero tanta confusione: adesso mi trovo 

un po’ persa. Io questa intervista l’ho fatta solo per far capire che ci sono 

persone che sono perse, nel senso che non si riesce a capire in cosa 

credere e questo crea ansia, perché il fatto che ti sia stata quasi privata 

la certezza che dopo la morte c’è questo, c’è quell’altro, vai in paradiso 

[...] e inizi a pensare che magari non è così, ti viene l’ansia perché non 

hai più le basi, non sei più... non hai i piedi saldi a terra [...]. Io mi trovo 

persa»9.  

Queste sono voci che non vanno corrette, ma custodite. In esse 

risuona il timore di chi ha perso la certezza e teme di non ritrovare più 

neppure Dio. Questa parola ferita è un invito a una Chiesa più capace di 

accompagnare nel dubbio, di educare all’inedito: un Dio che non offre 

appigli immediati, ma invita a restare nel vuoto come in una gestazione. 

Stare nella notte, credendo che da qualche parte sta per nascere la luce. 

 
9 Giovane, in P. BIGNARDI – R. BICHI, Cerco dunque credo? I giovani e una nuova 
spiritualità, Milano, Vita e Pensiero 2022, p. 51.. 



14 

Sentire che nel cuore è presente una così profonda nostalgia, che trova 

in Dio la sua pace. Racconta un giovane:  

«È la malinconia. È la malinconia, forse, Dio. Nel senso che ci sono 

quei momenti in cui stai bene ma senti... sempre un movimento 

interiore... a volte un’inquietudine o hai sempre la sensazione che ci sia 

dell’altro. Io ho sempre la sensazione che ci sia dell’altro nella vita in 

generale. Quindi forse Dio è quello, cioè quello che non ci riusciamo a 

spiegare»10.  

L’anima, anche quando non sa pregare, resta capace di sentire 

l’inquietudine del Mistero. Questa è la nostalgia che abita ogni giovane, 

anche quello che non nomina Dio: la certezza sottile che “ci sia 

dell’altro”.  

In queste tre voci, abbiamo ascoltato tre stagioni dello stesso 

tempo: chi si blocca, chi si perde, chi intuisce. L’Avvento le abbraccia 

tutte, parla a tutte, accoglie tutte: perché Dio continua a venire anche 

quando non siamo pronti.  

Dio attraversa la notte dei nostri ritardi e ci sveglia con dolcezza. 

«È ormai tempo di svegliarvi dal sonno, perché adesso la nostra salvezza 

è più vicina di quando diventammo credenti. La notte è avanzata, il 

giorno è vicino» (Rm 13,11-12).  

Non ci chiede di correre, ma di accorgerci che il tempo che sfugge 

è già abitato dalla sua presenza. Ci chiede anche, come comunità 

educante, di scorgere questa presenza nella vita dei più giovani. 

“Svegliarsi dal sonno” non significa solo convertirsi, ma vedere 

diversamente: scoprire che la vita non è ferma, anche se ci sembra 

 
10 Giovane, in P. BIGNARDI – R. BICHI, Cerco dunque credo? I giovani e una nuova 
spiritualità, Milano, Vita e Pensiero 2022, p. 112. 



15 

immobile, che la vita dei giovani non è arida, ma un giardino di 

possibilità.  

«I miei pensieri non sono i vostri pensieri, le vostre vie non sono 

le mie vie» (Is 55,8).  

Come la giovane che si sente “persa”, come chi intuisce “che c’è 

dell’altro”, anche noi possiamo lasciarci raggiungere da questa luce che 

non ferisce ma svela. Il Signore che viene non forza le porte, ma 

cammina nelle nostre lentezze, nelle domande sospese, nella 

malinconia che non trova parole. Il suo venire non è un evento 

straordinario, ma un quotidiano risveglio. Oltre il tempo è il nome 

dell’Avvento: il tempo in cui Dio non si adatta ai nostri ritmi, ma ci educa 

alla sorpresa del suo venire.  

Un Dio che non si lascia prevedere, ma solo incontrare: 

Totalmente Altro, ma infinitamente vicino, talmente tanto da scegliere 

di abitare il totalmente umano. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



16 

CELEBRARE LA BELLEZZA: 

IL NATALE NELL’ARTE 
 

 

 

 

 

 

L’immagine proposta per il tempo di Natale è Presepio di Alberto 

Gianquinto (1980). Dopo la seconda guerra mondiale si accese tra gli 

artisti un forte dibattito, se fosse conveniente usare in pittura la 

figurazione. L’esaltazione nazista della razza ariana aveva fatto della 

perfezione del corpo la cifra dell’arte visiva e relegato tutte le altre 

forme d’arte sotto il nome di “arte degenerata”. Molti artisti si rifiuta-

rono di rappresentare il corpo umano, dopo che esso aveva subito 

l’umiliazione e la profanazione dei lager nazisti. L’Astrattismo, l’Informa-

le, il Concettuale nacquero e si svilupparono in Europa anche all’interno 

di questa esigenza morale. Al contrario, soprattutto negli ambienti della 

sinistra, si oppose l’esigenza di offrire alle classi più umili un’arte più 

accessibile e comprensibile, al cui scopo la figurazione sembrava la via 

più facile. In Italia questo dibattito vide confrontarsi soprattutto due 



17 

siciliani: Carla Accardi (con il gruppo Forma) per l’astrattismo e Renato 

Guttuso per la figurazione.  

Tra le due posizioni nacque allora un movimento artistico, 

chiamato, non a caso, “Pro e Contro”, che propose l’impegno sociale 

dell’artista senza che tralasciasse la pratica della “buona pittura”. Tra 

questi artisti (Ugo Attardi, Piero Guccione, Renzo Vespignani, Ennio 

Calabria) Alberto Gianquinto, il più intellettuale del gruppo, ha dedicato 

moltissimi lavori alla figura di Gesù. Non è forse Gesù, uomo dei dolori, 

reietto dagli uomini, anche “il più bello tra i figli dell’uomo”? Tra questi 

lavori, quasi tutti risalenti al decennio 1989-1999, uno li precede, dipinto 

nel 1980, dal titolo “Presepio”, oggi esposto al Museo di Arte Contempo-

ranea San Rocco di Trapani. L’opera ha un riferimento autobiografico, 

perché l’artista ogni anno, il 16 luglio, era solito regalare al figlio 

Antonino un quadro per il suo compleanno. La scelta di un soggetto 

religioso e in particolare della Natività di Gesù arricchisce il significato 

autobiografico ed affettivo di una valenza spirituale e di una lettura 

teologica.  

L’artista Gianquinto scopre evidentemente nell’Incarnazione di 

Gesù il superamento del dualismo tra materiale e immateriale, tra 

visibile e invisibile, o, per riportarlo al dibattito artistico dell’epoca, tra 

astrattismo e figurazione. Nella fede cristiana la divinità e l’umanità di 

Gesù non rappresentano un dualismo, ma l’unione ipostatica delle due 

nature nella sua Persona. E così, nel quadro di Alberto Gianquinto, 

l’invisibile si fa visibile, non solo concettualmente, ma anche 

fisicamente. Composto da macchie appena accennate, se si guarda il 

quadro da lontano, non si distinguono le figure. Più ci si avvicina, più gli 

occhi vedono. Non è forse così anche per la fede? Non è forse così anche 

per il Bambino Gesù nel suo santo Natale? 


