


CONTENUTI

Celebrare il Natale — Pag. 3
Cantare il Natale — pag. 7

Vivere il Natale — pag. 8
Celebrare con i giovani — pag. 10

Celebrare la bellezza — pag. 16



«Dopo I'annuale celebrazione del mistero pasquale, la Chiesa non ha
nulla di pit sacro della celebrazione del Natale del Signore e delle sue
prime manifestazioni»?.

La seconda festivita cristiana piu importante, il Natale, ha un’origine
molto antica. Attestata nel IV secolo, probabilmente era celebrata gia
nel Ill a Roma, per poi diffondersi prima nell’Occidente e poi nell’Oriente
cristiano. Il suo posizionamento al 25 dicembre ha un grande valore
simbolico. Molto vicino al solstizio d’inverno, quando le giornate
iniziano ad allungarsi, puo rimandare al ritorno della luce dopo un
periodo di buio. Qualcuno aveva ipotizzato un legame tra la festa del
Natale e quella di una divinita romana, il Sol Invictus, che sarebbe stato
festeggiato proprio il 25 dicembre. Ormai, nessuno storico da credito a
guesta tesi che presenta troppi problemi e troppe poche prove. Molto
piu semplicemente, il sole & sempre stato un elemento iconografico che
rimanda a Gesu, il sole di giustizia, la luce che non tramonta venuta per
rischiarare le tenebre piu oscure del cuore dell’'uomo. Cristo & la luce del
mondo, lumen gentium, come ricorda anche un importante documento
del Concilio Vaticano Il.

I Natale ¢ la festa memoriale dell’evento in cui questa luce &€ entrata nel
cuore dell’'umanita. La festa cristiana €, quindi, una festa di luce. Alcuni
elementi liturgici richiamano questa dimensione: la stella seguita dai
magi, lo splendore degli angeli che avvolge i pastori, il prologo di

1 Norme per I’Anno liturgico e il calendario, n. 32.
3



Giovanni. Questi contrastano con |’evidente buio della notte da cui i
personaggi sono circondati. Alla sua nascita, Gesu appare come una luce
splendente nelle tenebre piu fitte. Le stesse decorazioni natalizie
dovrebbero rimandare a questa simbologia.

La data natalizia ha un secondo significato teologico. Essa e strettamen-
te legata ad un altro giorno: il 25 marzo, festa dell’Annunciazione.
Originariamente questa era la prima festa dell’Incarnazione, il giorno in
cui Dio si e fatto uomo nel ventre della Vergine. Un’antica tradizione
rabbinica pone nello stesso giorno la data della creazione e dunque
dell’inizio del mondo. Con I’Annunciazione ha inizio la nuova creazione,
guella inaugurata dal si di Maria e dalla venuta di Cristo nel mondo. Il
Natale & dunque la festa della nuova creazione, cioé della Redenzione.

I Tempo di Natale, festa dell’incarnazione, inizio della Redenzione,
avvento del Sole di giustizia, &€ anche detto tempo della manifestazione.
Esso racchiude le feste che rimandano ai primi eventi tramite cui Cristo
ha rivelato la propria natura umano-divina. Oltre al Natale, questi sono
I’adorazione dei Magi, il Battesimo impartito da Giovanni, il miracolo
delle Nozze di Cana.

Il grande teologo del Natale & San Leone Magno. Nei suoi dieci discorsi
in occasione del Natale e otto per I'Epifania mostra una dottrina ricca,
organica e profonda del mistero della nascita di Cristo e della sua
manifestazione. Tra i temi su cui il pontefice piu si sofferma troviamo: la
necessita dell’incarnazione, la riflessione sulle due nature di Cristo, la
gioia del giorno natalizio, lo scambio di doni tra Dio e l'uomo.
Quest’ultimo tema & caro anche alla liturgia, che lo presenta soprattutto
nelle orazioni sulle offerte nelle Messe del Tempo di Natale. Alcune
espressioni meritano di essere riportate: «Ti sia gradita, o Padre, la
nostra offerta in questa notte di luce, e per questo santo scambio di doni

4



trasformaci in Cristo tuo Figlio, che ha innalzato I'uomo accanto a te
nella gloria»?. «Come il tuo Figlio, generato nella carne, si manifesto Dio
e uomo, cosi questi frutti della terra ci comunichino la vita divina»3.
«Accogli, o Signore, i nostri doni in questo misterioso incontro tra la
nostra poverta e la tua grandezza: noi ti offriamo le cose che ci hai dato,
tu donaci in cambio te stesso»*.

Il Tempo natalizio presenta una ricchissima gamma liturgica di festivita.
Gia il giorno di Natale e possibile celebrare tre Messe: della notte,
dell’aurora e del giorno. Tale differenziazione deriva dalla liturgia
romana e, specialmente, dalla devozione alla mangiatoia del Signore
GesuU custodita presso la Basilica di Santa Maria Maggiore, denominata
anche la Betlemme dell’Occidente. A questa si aggiunge la Messa
vespertina nella vigilia da celebrare il 24 dicembre. Dopo il Natale, le
feste pil importanti sono la domenica dedicata alla Santa Famiglia, la
solennita della Madre di Dio, I'Epifania e il Battesimo del Signore.
Assieme a queste, si celebrano le feste di Santo Stefano (26 dicembre),
di San Giovanni, apostolo ed evangelista (27 dicembre) e dei Santi
Innocenti (28 dicembre, quest’anno coincidente con la domenica e,
dunque, omessa). Il carattere del Tempo di Natale & festivo e solenne.
Cio deve trovare una corrispondenza nel modo di celebrare: nella scelta
dei canti, dell’abbellimento della chiesa, nella partecipazione del popolo
alle sante celebrazioni.

Il carattere festivo & dato in modo speciale dai canti. Primo fra tutti, la
liturgia propone il Gloria come canto specifico del Natale. La prima parte
del testo proviene dalle parole degli angeli che appaiono ai pastori.

2 Orazione sulle offerte di Natale, Messa della notte, MR, p. 38.
3 Orazione sulle offerte di Natale, Messa dell’aurora, MR, p. 39.
4 Orazione sulle offerte, 29 dicembre, MR, p. 42. L’orazione & ripresa ancheil 2 e il 5
gennaio.
5



Inoltre, la liturgia custodisce un canto molto antico, da datarsi tra VIl e
VIl secolo: la kalenda. 1l testo contenuto nel Martirologio Romano
ripercorre in modo solenne le tappe pil importanti della storia della
salvezza dalla creazione fino all’Incarnazione®.

In occasione del Natale si sono sviluppate — e continuano a svilupparsi —
diverse tradizioni canore tipiche di questo tempo, legate ad alcuni luoghi
specifici ma poi diffusesi in gran parte del mondo. Esse hanno generi
diversi: liturgici, sacri, profani, di pietd popolare. E giusto saper
distinguere le varie categorie per poter valorizzare ciascun canto nel suo
contesto ottimale.

Pitu in generale, il Natale ha un carattere popolare molto ampio,
denotato da diversi elementi caratteristici quali, oltre i canti, le luci, i
doni, i pasti, le icone come il presepe, gli addobbi... Tutti questi possono
costituire strumenti per la pastorale, 'annuncio e la liturgia. Essi, pero,
devono essere giustamente ordinati in un modo equilibrato perché sia
cristallino il rimando alla festa di Cristo che viene nel mondo, evitando
una commercializzazione della festa o una spoliazione del loro carattere
primariamente religioso da tali elementi. L'incarnazione del Figlio di Dio
ci ricorda che 'uomo nella sua interezza — e dunque anche il suo aspetto
culturale e sociale — & assunto da Gesu per la sua redenzione. Far
penetrare la sua luce all'interno della societa e dei suoi gesti & parte
dell’evangelizzazione che la Chiesa da sempre compie con fede,
speranza e carita.

5 Cfr. Martirologio Romano, pp. 965-966. Si pud trovare la melodia alle pp. 97-98.

6



| canti utilizzati nel tempo di Natale devono immergere i fedeli
nella spiritualita di questo tempo liturgico, nel quale «la Chiesa celebra
il mistero della manifestazione del Signore: la sua umile nascita a
Betlemme, annunciata ai pastori, primizia dell’lsraele che accoglie il
Salvatore; I'epifania ai Magi, “giunti da Oriente” (Mt 2,1), primizia dei
gentili, che nel neonato Gesu riconoscono e adorano il Cristo Messia; la
teofania presso il fiume Giordano, in cui Gesu é proclamato dal Padre
“figlio prediletto” (Mt 3,17) e inaugura pubblicamente il suo ministero
messianico; il segno compiuto a Cana con il quale Gest “manifesto la sua

gloria e i suoi discepoli credettero in lui” (Gv 2,11)» (Direttorio su pieta
popolare e liturgia 106).

«Nella Messa di mezzanotte, di grande significato liturgico e di forte
ascendente popolare, potranno essere valorizzati:

e all'inizio della Messa, il canto dell’annuncio della nascita del Signore
[Kalenda], nella formula del Martirologio Romano; [...]

e al termine della celebrazione potra aver luogo il bacio dei fedeli
all'immagine del Bambino Gesu e la collocazione di essa nel presepio
allestito in chiesa o nelle adiacenze» (Direttorio su pieta popolare e liturgia
111). Alla luce di quest’ultima indicazione & bene prevedere un canto che
accompagni il bacio dell'immagine del bambinello.

E bene utilizzare un repertorio tradizionale, per il fatto che introduce
immediatamente i fedeli nel tempo natalizio. E necessario perd un
accurato discernimento sui testi, sulle melodie, e sulla pertinenza

rituale. Naturalmente e utile armonizzare tale repertorio tradizionale
7



con nuove proposte, viste le molteplici tematiche presenti nella liturgia
di questo tempo liturgico. E opportuno valorizzare il canto del Gloria,
utilizzando una melodia solenne e festosa. Per l'acclamazione al
Vangelo, i canti alla preghiera eucaristica, 'acclamazione Tuo € il Regno
e la litania alla frazione del pane, € bene utilizzare melodie maestose,
che mettano ben in luce la solennita del Tempo liturgico natalizio.

Proprio per evidenziare il carattere festivo del Tempo di Natale rispetto
all’Avvento, potrebbe essere utile introdurre piu strumenti per
I’'accompagnamento dei canti, rispettando perd la natura del canto
stesso e il momento rituale in cui esso e inserito.

Il Prologo del Vangelo di Giovanni ciintroduce al mistero del Natale nella
sua profondita e purezza: «ll Verbo si fece carne e venne ad abitare in
mezzo a noi». Nella sua traduzione greca, il verbo abitare significa
letteralmente piantare la tenda, attendarsi. E un’immagine molto
evocativa: Dio non sceglie una dimora stabile come un tempio di pietra,
ma una tenda che si muove insieme al suo popolo. Viandante,
compagno di viaggio, Dio non teme la precarieta del cammino umano
ma la incarna, condividendone gioie e fatiche. Il Natale, dunque, non e
solo memoria della nascita di un bambino nella grotta di Betlemme, ma
esperienza viva di una presenza che continua ad abitare la storia. Ed &
qui che il messaggio del Prologo s’intreccia profondamente con lo spirito
di Mi fido di noi, il progetto di microcredito sociale promosso dalla
Conferenza Episcopale Italiana e da Caritas Italiana, in collaborazione

8



con la Consulta Nazionale Antiusura. Esso consente di erogare prestiti di
piccole dimensioni a persone fisiche che hanno la necessita di acquistare
beni o servizi per soddisfare i bisogni primari del proprio nucleo
familiare (spese mediche, canoni di locazione, accesso a servizi pubblici
essenziali, spese scolastiche, tasse ed altre comprovate spese
improvvise). Il piano di rimborso viene concordato dal richiedente
insieme al tutor diocesano (scelto in prevalenza tra persone che hanno
maturato esperienza in ambito bancario e finanziario) e prevede la
restituzione sino a un massimo di 60 rate mensili. Piccoli e regolari
pagamenti che responsabilizzano i beneficiari del prestito e attivano un
meccanismo virtuoso di riuso delle risorse che restituisce al beneficiario
dell’aiuto economico la condizione di soggetto attivo, partecipe di un
circuito di solidarieta che rigenera tutti: chi riceve e chi dona.

Se Il'accompagnamento della persona affidata alla comunita e
I'elemento di novita in questo tipo di progetto, la dimensione della
chiamata per tutti a partecipare ¢ la parte qualificante del programma:
un Fondo di Raccolta alimentato con il contributo di soggetti istituzionali
e privati cittadini che intendono sostenere lo sviluppo umano e sociale
delle persone e delle famiglie in temporanea difficolta economica. Il
microcredito € uno degli strumenti che ogni Chiesa diocesana ha a
disposizione nella sua cassetta degli attrezzi per dare risposte concrete
a chi vive difficolta temporanee e voglia riappropriarsi della propria
dignita. Un’occasione per le comunita di farsi piu inclusive, attente alle
persone e generatrici di fiducia.

Alle Chiese diocesane il compito di costruire una relazione positiva con

le persone che chiedono aiuto ma anche di offrire un accompagna-

mento professionale che includa, per esempio, supporto nella redazione

del bilancio familiare o formazione per un uso consapevole e responsa-

bile delle risorse disponibili. Un progetto che anche ha una pretesa
9



educativa verso il singolo e chiede a ciascuno, alla luce dei dati
allarmanti sulla poverta, di rivedere il proprio stile di vita. La scelta di
partecipare al fondo per sostenere un altro membro della comunita
diventa segno concreto di fraternita e di giustizia redistributiva che
acquista senso e significato profondo alla luce del tempo di Natale. Mi
fido di noi non si limita, dunque, a contrastare la poverta materiale ma
intende trasformare la condizione di bisogno in occasione di comunione.
Dietro ogni pratica, oltre ogni cifra, scorre una vita che chiede di essere
riconosciuta: una madre sola che, nel silenzio delle sue ferite, ritrova il
coraggio di ricominciare, o un giovane che non cede al disincanto e
riacquista la forza di costruire il suo sogno. Il Natale, allora, ci invita a
ripensare il dono oltre il possesso materiale di cose. Donare e fidarsi,
investire, scommettere sull’altro facendo della vicinanza un luogo di
guarigione e di speranza. Gioia piena € la garanzia dell’lamore che si
spende. Ogni anno il Natale restituisce al nostro cuore la certezza
fiduciosa che 'lEmmanuele € con noi.

Non ci e dato sapere il tempo.

Ci é dato solo amare nel tempo.
Mariangela Gualtieri

C’e un tempo, nella vita, che non dipende da noi. Attimi in cui
I'inedito si fa presente con tutta la sua carica di novita rivoluzionaria.

10



Proprio come nell’esperienza di Maria, l'incontro con Dio trasforma
I'esistenza in maniera totalmente inaspettata.

Quando nella vita di ciascuno avverra I'incontro con la presenza
trasformante del Signore? Quando si compira I'’Avvento della nostra
esperienza di fede? Non possiamo deciderlo, possiamo solo essere
pronti.

Questa consapevolezza trova un’immediata comprensibilita
proprio nella vita degli adolescenti e dei giovani che, nella loro
guotidianita, sperimentano la precarieta di un tempo di transizione in
costante mutazione, dove i cambiamenti piu profondi accadono senza
che ne abbiano il controllo: il corpo, i sentimenti, i legami, i sogni, le
scelte di vita... perfino la fede.

L’Avvento, quindi, € 'occasione preziosa per riconoscere che non
tutto ci appartiene, e che proprio in cid che sfugge alle nostre manie di
controllo si affaccia Dio. Egli non arriva dentro le nostre sicurezze, ma le
attraversa; non si manifesta nei luoghi del potere, ma nei segni piccoli e
disarmanti.

In questo tempo possiamo scoprirci in attesa di un Dio
Totalmente Altro (Karl Barth): colui che spezza le immagini
preconfezionate che ci facciamo di Lui. E il Dio che non si lascia
possedere, che resta sempre oltre la misura delle nostre attese, e
proprio per questo puo farsi vicino.

Potremmo dire, con Barth, che «Dio si rivela come il Totalmente
Altro, ma nel suo rivelarsi Egli & anche il Totalmente Presente»® .
L’Avvento e il “kairds della rottura”, il momento in cui il Totalmente Altro

6 Cfr. K. BARTH, Dogmatica ecclesiale, Il Mulino, Bologna 1968 1/1.
11



entra nel tempo e lo rinnova, non per confermare cio che €, ma per
creare cio che non era.

Nel cuore di ogni giovane c’é la nostalgia di qualcosa di piu
grande: il desiderio, direbbe Max Horkheimer, di questo Totalmente
Altro, cioe di un senso che vada oltre I'apparenza e la delusione del
mondo. “Il desiderio che l'ingiustizia non sia l'ultima parola & gia
nostalgia del Totalmente Altro”’.

L'Avvento parla a questa nostalgia. Parla al bisogno di
autenticita, di luce, di speranza che attraversa ogni vita giovane. Ci
ricorda che Dio non é solo Altro, ma Oltre: un Dio che si avvicina, che si
fa carne, un “Dio-con-noi”. Per questo, vivere I’Avvento con i giovani
significa educare al desiderio e allo stupore, aiutare i ragazzi a scoprire
che I'attesa non & vuoto, ma spazio per un incontro. E accompagnarli a
riconoscere Dio nella vita quotidiana, nei volti che si fanno dono, nei
segni che chiedono di essere interpretati. Perché il Dio dell’Avvento non
si incontra nei luoghi speciali, ma nel passo che si apre verso I'Oltre che
abita 'umano, anche nell'incertezza, nel dubbio, nel disorientamento.

Spesso vediamo come molti giovani vivano l'incontro con Lui
come un’assenza, una domanda sospesa. Le loro parole ci raggiungono
da quel confine in cui la fede non consola, ma inquieta. Sono voci che
non chiedono spiegazioni, ma accoglienza. Ne riportiamo alcune:

«Credo che nel mio percorso ci sia un punto rappresentato dallo
stesso innesco che genera la fede. lo mi blocco, la fede va avanti ed é il
punto in cui la ragione non basta piti»®.

7 MAX HORKHEIMER, La nostalgia del totalmente altro, Queriniana, Brescia 2019.
8 Giovane, in P. BIGNARDI — R. BICHI, Cerco dunque credo? | giovani e una nuova
spiritualita, Milano, Vita e Pensiero 2022, p. 51.

12



Una fede che “va avanti”: immagine drammatica e profetica, che
forse ci dice di quante volte la comunita ecclesiale non riesca a
camminare accanto fino a sostare nel punto in cui il giovane si ferma.
L’Avvento e forse il tempo in cui Dio si rivela diverso anche rispetto alle
nostre prassi pastorali: non spinge a forza, non trascina, ma attende chi
si & fermato, uno spazio in cui ascoltare con rispetto e tenerezza la voce
di chi vive il disorientamento. Una giovane dice:

«Mi faceva davvero tanta paura il fatto di non avere piu la
certezza che quello che pensavo prima fosse vero. Il fatto che [...] dovessi
ricominciare da zero a cercare, pormi domande e di trovare risposte,
anche se é impossibile perché le risposte non ci sono, non c’é una
certezza matematica, mi crea davvero tanta confusione: adesso mi trovo
un po’ persa. lo questa intervista I’ho fatta solo per far capire che ci sono
persone che sono perse, nel senso che non si riesce a capire in cosa
credere e questo crea ansia, perché il fatto che ti sia stata quasi privata
la certezza che dopo la morte c’é questo, c’é quell’altro, vai in paradiso
[...] e inizi a pensare che magari non é cosi, ti viene I’ansia perché non
hai pit le basi, non sei pit... non hai i piedi saldi a terra [...]. lo mi trovo
persa»°.

Queste sono voci che non vanno corrette, ma custodite. In esse
risuona il timore di chi ha perso la certezza e teme di non ritrovare piu
neppure Dio. Questa parola ferita € un invito a una Chiesa pil capace di
accompagnare nel dubbio, di educare all’inedito: un Dio che non offre
appigliimmediati, ma invita a restare nel vuoto come in una gestazione.
Stare nella notte, credendo che da qualche parte sta per nascere la luce.

9 Giovane, in P. BIGNARDI — R. BICHI, Cerco dunque credo? | giovani e una nuova
spiritualita, Milano, Vita e Pensiero 2022, p. 51..
13



Sentire che nel cuore € presente una cosi profonda nostalgia, che trova
in Dio la sua pace. Racconta un giovane:

«E la malinconia. E la malinconia, forse, Dio. Nel senso che ci sono
quei momenti in cui stai bene ma senti.. sempre un movimento
interiore... a volte un’inquietudine o hai sempre la sensazione che ci sia
dell’altro. lo ho sempre la sensazione che ci sia dell’altro nella vita in
generale. Quindi forse Dio é quello, cioé quello che non ci riusciamo a
spiegare»0.

L’anima, anche quando non sa pregare, resta capace di sentire
I'inquietudine del Mistero. Questa e la nostalgia che abita ogni giovane,
anche quello che non nomina Dio: la certezza sottile che “ci sia
dell’altro”.

In queste tre voci, abbiamo ascoltato tre stagioni dello stesso
tempo: chi si blocca, chi si perde, chi intuisce. L’Avvento le abbraccia
tutte, parla a tutte, accoglie tutte: perché Dio continua a venire anche
guando non siamo pronti.

Dio attraversa la notte dei nostri ritardi e ci sveglia con dolcezza.
«E ormai tempo di svegliarvi dal sonno, perché adesso la nostra salvezza
e piu vicina di quando diventammo credenti. La notte é avanzata, il
giorno é vicino» (Rm 13,11-12).

Non ci chiede di correre, ma di accorgerci che il tempo che sfugge
€ gia abitato dalla sua presenza. Ci chiede anche, come comunita
educante, di scorgere questa presenza nella vita dei piu giovani.
“Svegliarsi dal sonno” non significa solo convertirsi, ma vedere
diversamente: scoprire che la vita non & ferma, anche se ci sembra

10 Giovane, in P. BIGNARDI — R. BICHI, Cerco dunque credo? | giovani e una nuova
spiritualita, Milano, Vita e Pensiero 2022, p. 112.
14



immobile, che la vita dei giovani non e arida, ma un giardino di
possibilita.

«l miei pensieri non sono i vostri pensieri, le vostre vie non sono
le mie vie» (Is 55,8).

Come la giovane che si sente “persa”, come chi intuisce “che c’e
dell’altro”, anche noi possiamo lasciarci raggiungere da questa luce che
non ferisce ma svela. Il Signore che viene non forza le porte, ma
cammina nelle nostre lentezze, nelle domande sospese, nella
malinconia che non trova parole. Il suo venire non € un evento
straordinario, ma un quotidiano risveglio. Oltre il tempo & il nome
dell’Avvento: il tempo in cui Dio non si adatta ai nostri ritmi, ma ci educa
alla sorpresa del suo venire.

Un Dio che non si lascia prevedere, ma solo incontrare:
Totalmente Altro, ma infinitamente vicino, talmente tanto da scegliere
di abitare il totalmente umano.

15



L'immagine proposta per il tempo di Natale e Presepio di Alberto
Gianquinto (1980). Dopo la seconda guerra mondiale si accese tra gli
artisti un forte dibattito, se fosse conveniente usare in pittura la
figurazione. L'esaltazione nazista della razza ariana aveva fatto della
perfezione del corpo la cifra dell’arte visiva e relegato tutte le altre
forme d’arte sotto il nome di “arte degenerata”. Molti artisti si rifiuta-
rono di rappresentare il corpo umano, dopo che esso aveva subito
I’'umiliazione e la profanazione dei lager nazisti. L’Astrattismo, I'Informa-
le, il Concettuale nacquero e si svilupparono in Europa anche all’interno
di questa esigenza morale. Al contrario, soprattutto negli ambienti della
sinistra, si oppose I'esigenza di offrire alle classi piu umili un’arte piu
accessibile e comprensibile, al cui scopo la figurazione sembrava la via
piu facile. In Italia questo dibattito vide confrontarsi soprattutto due

16



siciliani: Carla Accardi (con il gruppo Forma) per I'astrattismo e Renato
Guttuso per la figurazione.

Tra le due posizioni nacque allora un movimento artistico,
chiamato, non a caso, “Pro e Contro”, che propose |'impegno sociale
dell’artista senza che tralasciasse la pratica della “buona pittura”. Tra
questi artisti (Ugo Attardi, Piero Guccione, Renzo Vespignani, Ennio
Calabria) Alberto Gianquinto, il piu intellettuale del gruppo, ha dedicato
moltissimi lavori alla figura di Gesu. Non e forse Gesu, uomo dei dolori,
reietto dagli uomini, anche “il piu bello tra i figli dell’'uomo”? Tra questi
lavori, quasi tutti risalenti al decennio 1989-1999, uno li precede, dipinto
nel 1980, dal titolo “Presepio”, oggi esposto al Museo di Arte Contempo-
ranea San Rocco di Trapani. L'opera ha un riferimento autobiografico,
perché l'artista ogni anno, il 16 luglio, era solito regalare al figlio
Antonino un quadro per il suo compleanno. La scelta di un soggetto
religioso e in particolare della Nativita di Gesu arricchisce il significato
autobiografico ed affettivo di una valenza spirituale e di una lettura
teologica.

L'artista Gianquinto scopre evidentemente nell’Incarnazione di
Gesu il superamento del dualismo tra materiale e immateriale, tra
visibile e invisibile, o, per riportarlo al dibattito artistico dell’epoca, tra
astrattismo e figurazione. Nella fede cristiana la divinita e I'umanita di
GesU non rappresentano un dualismo, ma l'unione ipostatica delle due
nature nella sua Persona. E cosi, nel quadro di Alberto Gianquinto,
I'invisibile si fa visibile, non solo concettualmente, ma anche
fisicamente. Composto da macchie appena accennate, se si guarda il
guadro da lontano, non si distinguono le figure. Piu ci si avvicina, piu gli
occhivedono. Non é forse cosi anche per la fede? Non & forse cosi anche
per il Bambino Gesu nel suo santo Natale?

17



